

# فہرست

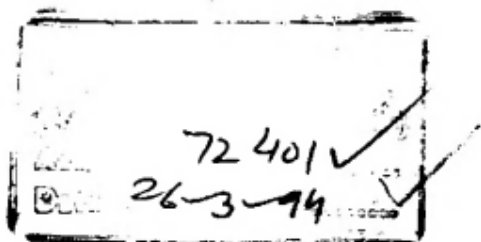
علامہ اقبال اور پنیونیورسٹی

# حَرْفِ اقبال

علامہ محمد اقبال

خطبات، تقاریر اور بیانات کا مجموعہ

ترتیب ترجیہ  
لطیف احمد خان شہزادی



علامہ اقبال اپن یونیورسٹی  
اسلام آباد



72401  
Central Library

۱۴۳۹/۷۲۸

۱۴

## خصوصی اشاعتی سلسلہ

۲

جمل حقوق بحق علامہ اقبال اور پیغمبری اسلام آباد، محفوظ ہے

اشاعت اول: اگست ۱۹۸۳ء تعداد اشاعت: دو ہزار

## پیش لفظ

علام اقبال اور پن یونیورسٹی اسلام آباد کا شمار وطن عربیز کے اہم تعلیمی اداروں میں ہوتا ہے۔ یونیورسٹی کا قیام ۱۹۴۶ء میں آیا اور اس نے مختصر سی مدت میں فاصلاتی نظام تدریس کے تحت علوم دفعون کی اشاعت کے میدان میں نمایاں خدمات انجام دی ہیں۔ ۱۹۷۶ء کو سال اقبال قرار دیا گیا اور اس سال یونیورسٹی کو علامہ اقبال کے نام سے مسحوب کیا گیا اور یہ طے کیا گیا کہ دیگر تعلیمی تدریسی سرگرمیوں کے ساتھ ساتھ یونیورسٹی علاسہ اقبال کے نکار پیغام کو عام کرنے کی مقدور بھر کو شش بھی کرے گی۔

یونیورسٹی نے انٹر میڈیٹ اور بی بی اے کی سطح پر اقبالیات کے مختلف نصابات تیار کئے ہیں جن سے ہزاروں طلبہ و طالبات مستفید ہو رہے ہیں۔ مزید نصابات تیاری اور طباعت کے مراحل میں بیان ران کو رسول میں اقبالیات میں ایم فل کی سکیم بھی شامل ہے، ہر تیاری کے مراحل میں ہے۔ علاوه ازیں یونیورسٹی کے زیر انتظام ہر سال قومی سطح پر کالجوں اور یونیورسٹیوں کے طالب علموں میں اقبال پر ذہنی آزمائش کے ریڈی یا فی اور مضمون نویسی کے مقابلے بھی منعقد ہو رہے ہیں ان کے ذریعے اقبال شناسی کے رじحان کو بہت تقدیرت ملی ہے۔

۱۹۸۱ء میں یونیورسٹی نے اردو اور انگریزی کے علاوہ پاکستان کی علاقائی زبانوں میں علامہ اقبال پر تحقیقی کام کرنے والوں کو اپنی مرتبہ افعامات دولائے حکومت پاکستان نے اس

کام کو پسندیدگی کی نظر سے ریکھا اور صدر پاکستان کے خصوصی احکامات کے تحت اب یہ احکامات و فاقی وزارت تعلیم کی طرف سے دینئے جاتے ہیں۔

فرد غیر اقبالیات کے ضمن میں یونیورسٹی نے کچھ اور اقدامات بھی کئے ہیں۔ مثلاً یونیورسٹی کی مرکزی لائبریری میں گوشہ اقبال نام کیا گیا ہے جس میں اقبال کے باسے میں سینکڑوں متفکر کتابیں اور مجلے جمع ہو چکے ہیں۔ اس میں اقبال کی نادر تصاویر اور خطوط وغیرہ بھی محفوظ کئے جا رہے ہیں جن سے محققین کو قیمتی بہت فائدہ پہنچے گا۔ گوشش ہرگی گوشہ اقبال جلد اقبال آر کاؤنٹر بن جائے۔

یونیورسٹی نے کچھ عرصہ پیشتر اقبال کو نئی نسل سے متعارف کرانے کے لئے ایک کتاب ”اقبال پتوں اور نئی نسل کے لئے“ تیار کی ہے جس میں اقبال کے اور دو کلام کے انتخاب کے علاوہ ان کی منظوم کتابوں میں بیان کی گئی کہاںیوں کو آسان اور دو نشر میں پیش کیا گیا ہے یہ کتاب زیر اشاعت ہے اور اسے بعد میں دوسری پاکستانی زبانوں میں بھی ترجیح کر کے شائع کیا جائے گا۔

ہمارے ہی ہر سال یوم اقبال کی تعاریب منعقد ہوتی ہیں ان میں ملک اور بیردن ملک کے نامور ماہرین اقبالیات کو مقابلہ اور خطبہ پیش کرنے کی دعوت دی جاتی رہی ہے۔ ہم نے طے کیا ہے کہ ان مخالفات و خطبات کو ایک مجموعے کی صورت میں شائع کریں گے۔ یہ بھروسہ تیار ہوا ہے اور بہت جلد منظر عام پر آجائے گا۔

## نئی مطبوعات :

بنیت ہیں مری کارگ فکر میں انجسم

لے اپنے مقدر کے ستارے کو تو پہچان

اب ہم نے امداد کیا ہے کہ یونیورسٹی کے شعبہ اقبالیات کے ذریعے ایسی کتابوں کی ازبفر

طباعت کا کام ضردع کیا جائے جو اقبال شناسی میں خاص اہمیت رکھتی ہیں لیکن وہ کسی وجہ سے نایاب ہو چکی ہیں "حروف اقبال" ایسی ہی ایک کتاب ہے جو علام اقبال کی تقاریر، بیانات اور اہم نگارشات کا مجموعہ ہے اس مجموعے کو اس بنابر ذوقیت حاصل ہے کہ اس میں پہلی مرتبہ زیارت سے زیادہ مواد مرتب صورت میں پیش کی گیا ہیں "حروف اقبال" کو پہلی بار لاہور سے ۱۹۳۵ء میں شائع کیا گیا تھا۔ اسی سال اس مجموعے کے مشروبات کو انگریزی میں (SPEECHES AND STATEMENTS OF 1988) کے نام سے شائع کیا گیا۔ لیکن مرتب نے اس پر اپنے اصل نام نظیف احمد خان شروعی کی وجہ سے قلمی نام "شامل" درج کیا تھا۔

"حروف اقبال" کو جو قبل عام ہوا اس کا اندازہ، اس سے کیا جاسکتا ہے کہ اس وقت ۱۹۶۱ء تک اس کے چار ایڈیشن شائع ہو چکتے اور اکثر تحقیقی کتابوں اور مقالوں میں "حروف اقبال" کے حوالے ملتے ہیں۔ لیکن ۱۹۶۱ء کے بعد سے اس کا کوئی ایڈیشن شائع نہ ہو سکا گا اقبال کی تقاریر اور بیانات دیغیرہ کے کئی انگریزی مجموعے اس دوران شائع ہوئے ہیں۔ علام اقبال اپنے یونیورسٹی نے اس کتاب کی اہمیت اور ضرورت کے پیش نظر اس کی اشاعت کا اہتمام کیا ہے۔ ہمیں خوشی ہے کہ فاضل مرتب نے ہمیں اس کی اجازت مرحت فرمائی ہے اور ہم اقبال شناسی کے فرد غیر کے ضمن میں اسے اپنے اشاعتی پروگرام میں شامل کر رہے ہیں۔ ایسا ہے کہ اہل ذوق اس سے پلا پورا فائدہ اٹھائیں گے۔

کسی کتاب کی اشاعت کا کام اس کی اشاعت اول کا ساکھن ہوتا ہے اس سلسلے میں پیرے شجے کے جا ب حیم بخش شاہین نے یمری پوری معاونت کی ہے اور میں ان کا شکر گزار ہوں۔ شیخ الجامعہ، علام اقبال اور یونیورسٹی راسلام آباد، پروفیسر ڈاکٹر غلام علی الانداز کا شکر یہ محض رسمی نہ سمجھا جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ ہمارے شجے کی توسعہ و ترقی کے لئے غیر معول دلچسپی کا انتہا رکھتے رہے ہیں اور کم یا ب کتب اقبالیات کی اشاعت کے

سلسلے میں انہوں نے ہی ہماری رہنمائی اور حوصلہ افزائی فرمائی ہے۔ اُمید ہے ان کی  
متھر ک شخصیت ہمارے امور شعبہ کو مسلسل تحریک دیتی رہے گی۔

ڈاکٹر محمد ریاض

صدر شعبد اقبالیات

علام اقبال اپنے یزیر سری

اسلام آباد

۲۱ اپریل ۱۹۸۳ء

## دیباچہ

علامہ اقبال کے باتیاتِ ادب و خطبات، پنجاب لیجسٹر کو نسل کی چند تقاریر اور متعبد و اخباری بیانات پر مشتمل ہیں۔ یہ سب مواد چھوٹے ٹھوٹے کتابوں، پنجاب لیجسٹر کو نسل کی روادوں اور انجارات کے فاطموں میں منتشر تھا۔ پونکو ان جواہر پاروں کے ضائع ہرنے کا سخت اندازہ تھا، مولف نے انہیں یکجا کر دیا ہے۔ میں عقیدتِ مندان اقبال سے اس مجموعہ کے لئے خیر مقدم کی توقع رکھتا ہوں۔

علامہ مرحوم ہمہ گیر مقرر یا انشا پرواز نہ تھے۔ پبلک پلیٹ فارم سے دہ شاذ و نادر ہی بولتے تھے۔ ان کے بیانات کی تعداد بھی چند سے زیادہ نہیں۔ وہ صرف اس وقت بولتے تھے جب انہیں کوئی تغیری یا مٹھوس بات کہنی ہوتی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے بیانات و اتحادات حاضرہ پر تبصرہ ہرنے کے باوجود اپنے اندر راٹھی دل پی رکھتے تھے۔

اقبال ایک سیاستدان نہ تھے۔ اس حقیقت کا انہوں نے خود بھی اعتراف کیا ہے ان کا دماغ ان سازشوں، چاہا زیریں اور عیاریں سے پاک تھا جو عام سیاست انوں کا ذہنی اور اخلاقی سرمایہ ہیں۔ اسلام کا مطالعوں کی زندگی کا آولین مقصد تھا بلکہ ان کی زندگی کا واحد مشغد ہی یہ تھا۔ آل انڈیا مسلم یونیورسٹی کے سالانہ اجلاس کے موقع پر تقریر کرتے ہوئے انہوں نے فرمایا: ”میں نے اپنی زندگی کا بہترین حصہ اسلامی قانون

تمدن تاریخ اور تہذیب کے مطالعہ میں صرف کیا ہے؟

اسلام محض اعتقادات کے مجموعہ کا نام نہیں بلکہ وہ ایک مکمل ضابطہ حیات ہے اور سیاسی فلسفہ اس کا ایک اہم اور لازمی جزذب ہے۔ اس لئے مرحوم سیاسی فکر پر مجبور تھے۔ دراصل جو حقیقت انہیں دیگر مفکرین اسلام سے متاز کرتی ہے یہی ہے کہ انہوں نے اسلام کا وسیع اور ہمدردانہ نظر سے مطالعہ کیا اور اسے ایک مکمل وحدت کی شکل دی مرحوم اس بات کو خوب سمجھتے تھے کہ سیاست کی بڑی انسان کی روحانی زندگی میں ہوتی ہے۔ اور یہ کہ افراد اور اقوام کی زندگی میں مذہب ایک نہایت اہم جزذب ہے۔ ایسے دور میں جبکہ مہدوستان اور یورپ مہدرا کا فروگلا پھاڑ کریا بات ثابت کرنے کے لئے چلرا تھا کہ مذہب کو سیاست سے علیحدہ رکھنا ضروری ہے، علامہ مرحوم نے یہ اعلان کرنے کی بڑات کی کہ سیاست اور مذہب کی علیحدگی انسان کی انتہائی قسمی کی علامت ہے اور یہ ان دونوں کی علیحدگی ہی ہے جو تہذیب کے تمام ڈھلنیچے کو تباہی کے غار میں گھسیتے لئے جا رہی ہے۔

ایک ایسی دنیا میں جس کی بڑیں کوئی مکمل ہو چکی ہیں اسلام ہی واحد وجہ استقلال ہے۔ علامہ اقبال مرحوم اسلام سے والہانہ حقیقت رکھتے تھے یہی وجہ بھقی کہ انہوں کے اس دور کی جملہ سیاسی، مذہبی اور تمدنی تحریکوں کا بغور معنی لوعہ کیا تھا۔ ان کا ارشاد ہے ”سیاسیات میں یورپی و پیغمبری ایسی وجہ سے ہے کہ آج کل مہدوستان کے اندر سیاسی تصورات جو شکل اختیار کر رہے ہیں وہ آگے چل کر اسلام کی ابتدائی ساخت اور فطرت پر غایباً اثر انداز ہوں گے۔“

روحانی اور دینی زندگی کے رابطہ کا احساس کرتے ہوئے علامہ نے ہندی مسلمانوں کے سیاسی خیال کو اس طرح پیش کیا ہے۔ ایک مدت میدے سے ہندی مسلمان نے اپنی اندرونی کیفیت کی ہماریوں کو ٹھوٹنا چھوڑ رکھا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ زندگی کی پوری

تائبندگی اور آب و تاب کو دیکھنہ نہیں پاتا اور اسی لئے یہ امندیشہ ہے کہ وہ ان قرتوں کے ساتھ بزدلانہ صلح پر تیار ہر جائے گا جو اسی لئے نزدیک ناقابلِ عبور ہیں۔

مُسلم بیگ کی تحریک کے ذریعے اسلامیان ہند میں اب کافی تبدیل آچکی ہے۔ یکن قبل از ۱۹۴۷ء اور جو مسلمانوں ہند کی بیداری کا پہلا سال کہا جاسکتا ہے ہندو مسلمان کی سیاستِ محض ایک بزدلانہ سمجھوتہ ہی کہی جاسکتی ہے۔ ہم میں سے ایک عنصر کا حکم کھلا اعلان تھا کہ ہماری خیریت انگریز کی سرپرستی میں ہے۔ درہ اغصہ رضا پاپ کو ترقی یا نہ خیال کرتا تھا یہ سمجھتا تھا کہ ہندو اکثریت کے ساتھ جس کی نمائندگی امدادیں نیشنل کانگریس کرتی ہے سمجھوتہ بلکہ اس کے سامنے ہتھیار ڈالنا ہی ہماری نجات کا باعث بن سکتا ہے۔ اس کے برعکس ایک مختصر سارگوہ ایسا تھا جو مسلمانوں کو بجائے خود ایک ایسی قوم تصور کرتا تھا جس کا اپنا تمدن ہے اور اپنے سیاسی نظریات علاوہ کے خیالات ایسے لوگوں کا سہارا تھا۔

روحانی زندگی کی تلاش کے متعلق علامہ کے ارشادات آج بھی اتنے ہی وسیع ہیں جتنے اس وقت تھے اور ہماری خرابی کی اصلاح کے لئے جو تجویز اخنوں نے اس قت کی تھی وہ آج بھی اس قابل ہے کہ ہر تعلیم یافتہ مسلمان اس پر نہایت سنجیدگی سے عمل کرے ان کی تجویزِ حقیقت کو ملک کے بڑے بڑے قصبوں میں مردوں اور عورتوں کے تمدنی ادارے قائم کئے مجاہیں۔ لیکن ان اداروں کا سیاسی مسائل سے کوئی علاقہ نہیں ہونا چاہیے۔ ان کا اہم مقصد یہی ہر کو وہ اگلی نسل کی خوابیدہ قرتوں کو مجتمع کریں۔ انہیں اسلام کی گذشتہ فتوحات یاد دلائیں اور یہ بتلائیں کہ عالم انسانیت کی مذہبی اور تمدنی زندگی میں اسلام نے ابھی کیا کچھ کرنے ہے۔ عوام کی ترقی پر صلاحیتوں کو بیدار کرنے کا یہی ایک طریقہ ہے کہ ان کے سامنے کوئی نیا کام رکھا جائے جو فرد کو پوری جماعت پر نظر ڈالنے کی توفیق نہیں۔ اور جب یہ قسمیں ایک بار بیدار ہو جائیں تو

وہ اپنے ساتھ نئی نئی مکش کے لئے تازہ دم لاتی ہیں اور ایک ایسی باطنی آزادی جو نہ  
محض کشمکش کو پسند کرتی ہے بلکہ حیاتِ نوبھی ویتی ہے۔

سیاست والان ہوا کے رُخ کے ساتھ چلتے ہیں۔ ہندوستان کے مسلم رہنماؤں کی اکثریت  
خصوصاً اس مرض میں بستلا ہے۔ یہ حضرات لیسے دور کی پیداوار ہیں جبکہ اسلامیان مسند کی  
صرف یہ پالیسی تھی کہ انگریز یا کانگریس کے ساتھ سمجھوتہ کر دیا جائے۔ اپنے قومی امتیاز کا  
انہیں قطعاً احساس نہ تھا۔ ظاہر ہے کہ جب تک قوم کی بाक ڈور ایسے ہاتھوں میں رہے  
مسلم مقادہ ہمیشہ خطرہ میں رہے گا۔ قوم اسکی وقت محفوظ رہ سکتی ہے۔ جب عوام اتنے روشن  
خیال اور منظم ہو جائیں کہ وہ اپنی قسمت اپنے ہاتھوں میں لے سکیں۔ علامہ مرحوم کی مجرزہ  
تمدنی درسگاہوں کا قیام اس قسم کی روشن خیالی پیدا کرنے کا موثر ترین طریقہ ہے۔

سیاست والان بعض اوقات سیاسی طاقت کے حصول بھی کوئی تھا اُنھوں نے مقصود سمجھ بیٹھے  
ہیں اور ہمارے سیاست والوں میں بہت سے حضرات اس قسم کے ہوں گے جن کے نزدیک  
پاکستان محض مہندروں کی غلامی سے بچنے کا ایک ذریعہ ہے۔ ہندوستان میں اکثریت کی  
حکومت کا خطرہ یا مسلمانوں کے لئے مادی فائدہ کا حصول ہی ان کی سیاست کی بنیاد ہے  
علامہ مرحوم کے خیالات چونکہ جذبہ اسلامی سے پڑتے ہیں۔ اس لئے حصول قوت یا مادی فائدہ  
میں، ان کے لئے کوئی جائزیت نہ تھی۔ انھوں نے شمال مغربی ہندوستان میں ایک علیحدہ  
اور آزاد اسلامی ریاست کے قیام کا مطالبہ ہندوستان کی غلامی سے بچنے کے لئے نہیں  
کیا۔ ان کے مطالبہ کی غایت یہ تھی کہ مسلمان صحیح اسلامی زندگی بسر کر سکیں اور خیر امت  
کی بنیاد رکھ سکیں۔ علامہ کے خیال میں ایسی آزاد ریاست سے اسلام کو اس امر کا مرفوع ملے  
گا کہ وہ ان اثرات سے آزاد ہو کر جو ہبی شہنشاہیت کی وجہ سے اب تک اس پر قائم ہیں  
اُن جمہود کو توڑا ٹلے جو اس کی تہذیب و تمدن شریعت اور تعلیم پر صدیوں سے طاری ہے  
اس سے نہ صرف ان کے صحیح معانی کی تجدید ہو سکے گی بلکہ وہ زمانہ حال کی روح سے بھی قریبہ

ہو جائیں گے:

جہاں تک نظر یہ پاکستان کا تعلق ہے مسلم لیگ اور علامہ اقبال کے نظر یہ میں قطعاً تضاد نہیں۔ علامہ ایک نصیب العین پیش کر کے یہ بتاتے ہیں کہ پاکستان ایک آزاد مسلم ریاست بالآخر کی مقاصد کو پورا کرے گی۔ مسلم لیگ کا مقصد اسی قسم کی ریاست کا قیام ہے کیونکہ اس کے بغیر نہ کوڑہ الصدر مقاصد کی تکمیل ممکن نہیں۔ ریاست کے حصول کے بعد اگر مسلمان اسلام اور اس کے بلند مقاصد پر ایمان رکھتے ہیں تو ان کا یہ فرض ہو چکا کہ وہ اس ریاست کے ذریعے ان مقاصد کو حاصل کریں۔ مقام مسترت ہے کہ مسلمان کا رجحان اب اس طرف ہو چکا ہے۔

اس دریاچہ میں ان تمام تقاریر اور بیانات کے جو اس جلد میں شامل ہیں مفصل تبصرہ کرنے کا مرکز کا مقصد نہیں۔ میرا مشا عرض اس قدر ہے کہ یہ تقاریر اور بیانات اسلامیان بند کے لئے ایسے سیاسی اور تدقیقی معاملات کے حامل ہیں جو ز صفحہ ان کی موجودہ سیاسی کشکش بلکہ عرصہ دراز تک ان کا تدقیقی اور روحتی ترقی کے لئے شمع ہدایت کا کام دیں گے متفکرین اسلام میں اقبال کی جگہ صفحہ اول میں ہے اور علامہ کے ارشاداً کو ہم اس نازک وقت میں ہرگز نظر انداز یا فراموش نہیں کر سکتے۔

کتاب میں مختلف مقامات پر مؤلف نے حلشیے بڑھادیے ہیں۔ امید ہے کہ ان سے علامہ کے بعض الفاظ سمجھنے میں آسانی ہرگز۔ مؤلف ان حضرات اور دوستوں کا بے حد شکر گزارے جہنوں نے علامہ مرحوم کی تقاریر اور بیانات کو یکجا کرنے اور انگریزی مفہما میں کاردوں میں ترجمہ کرنے میں امداد دی ہے۔

پیش نظر  
ریاضہ

## فہرست مضمون

صفحہ

### حصہ اول خطبات اور تقاریر

|                                                                                                                           |    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| خطبہ صدارت جوآل انڈیا مسلم لیگ کے سالانہ اجلاس<br>منعقدہ الابادیں ۲۹ دسمبر ۱۹۳۰ء کو پڑھائیا گیا                           | ۱۹ |
| خطبہ صدارت جوآل انڈیا مسلم کانفرنس کے سالانہ اجلاس<br>منعقدہ لاہور میں ۲۱ مارچ ۱۹۳۳ء کو پڑھائیا گیا                       | ۵۲ |
| بجٹ ۲۸۔ ۱۹۲۶ء عدیر تقریر بہ پنجاب یجبلیٹو کونسل میں<br>۵ مارچ ۱۹۲۶ء کو کی گئی                                             | ۷۱ |
| کرنٹ کے تحریک تعلیم کے لئے طلباء میں تخفیف کی تحریک پر تقریر<br>جو ۱۰ مارچ ۱۹۲۴ء کو کی گئی                                | ۷۴ |
| فرقد وارانہ فسادات پر تحریک اترا کے ملٹے میں تقریر<br>جو پنجاب یجبلیٹو کونسل میں ۸ اگسٹ ۱۹۲۶ء کو کی گئی                   | ۷۷ |
| ملازموں کو مقابلہ کے اتحان سے پُر کرنے سے متعلق بریزدیشن پر تقریر<br>جو پنجاب یجبلیٹو کونسل میں ۱۹ جولائی ۱۹۲۶ء کو کی گئی | ۸۰ |

- طہب یونانی اور آئور دیک کے ریزولوشن پر تقریر  
جو پنجاب لیجیلیٹ کونسل میں ۲۲ فروری ۱۹۲۸ء کو کی گئی ۸۷
- آنکھ بیکس کے اصولوں کو محاصل ادا صنی پر عائد کرنے کے ریزولوشن پر تقریر  
جو پنجاب لیجیلیٹ کونسل میں ۲۳ فروری ۱۹۲۸ء کو کی گئی ۸۴
- بجٹ ۱۹۲۹-۳۰ء پر تقریر جو پنجاب لیجیلیٹ کونسل میں  
۹۲ مارچ ۱۹۲۹ء کو کی گئی ۔
- بجٹ ۱۹۳۰-۳۱ء پر تقریر جو پنجاب لیجیلیٹ کونسل میں  
۹۶ مارچ ۱۹۳۰ء کو کی گئی ۔

### حصہ دوم۔ اسلام اور قادیانیت

- قادیانی اور جماعت مسلمان  
۱۰۳  
لامٹ کے جواب میں ۱۱۰  
اسٹیشن مین کو ایک خط ۱۱۶  
پندت جواہر لال نہرو کے سوالات کا جواب ۱۱۹

### حصہ سوم۔ متفرق بیانات

- آل انڈیا مسلم بیگ کے عہدہ حمدیت سے استعفہ کا خط  
جو ۲۳ جون ۱۹۲۸ء کو شائع ہوا ۱۵۱
- سرفراں سنسنگ ہبند کے نام خط سے اقباسات جو رسول انڈیا مistrی گزٹ میں  
۱۵۲ جولائی ۱۹۲۱ء کو شائع ہے ۔
- کھل دنیا مسلم کا انفراس کے تاثرات کے متعلق بیان  
جو یکم جنوری ۱۹۲۲ء کو شائع ہوا ۱۵۹

اُمِین فرینجا زمیٹی کی رپورٹ کے متعلق بیان

جوہر جن ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا۔

۱۶۱

آل انڈیا مسلم کانفرنس کی مجلس انتظامیہ کا اجلاس ملتوی ہونے پر بیان

۱۶۲

آل انڈیا مسلم کانفرنس کی مجلس انتظامیہ کا اجلاس ملتوی ہونے پر دوسرا بیان

۱۶۳

آل انڈیا مسلم کانفرنس میں باہمی اختلافات کے متعلق بیان جوہر جولائی ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا۔

۱۶۴

آل انڈیا مسلم کانفرنس میں باہمی اختلافات کے متعلق بیان جوہر جولائی ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا۔

سکھ مطالبات کے متعلق بیان

۱۶۵

جوہر جولائی ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

سر جو گندر سنگھ کی سکھ مسلم مسکد پر گفت و شنید کی تجویز کے متعلق بیان

۱۶۶

جوہر اگست ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

سر جو گندر سنگھ کی سکھ مسلم مسکد پر گفت و شنید کے متعلق آل انڈیا مسلم کانفرنس

۱۶۷

درستگاہ کی قرارداد کی توضیح میں بیان جوہر اگست ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

فرداں افغانستان کے متعلق بیان جو

۱۶۸

جوہر اگست ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

قوم پرست مسلم یاروں کی لمحہ کانفرنس کے متعلق بیان

۱۶۹

جوہر اکتوبر ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

بھنگڑ کانفرنس میں منظور شدہ قرارداد کے متعلق بیان

۱۷۰

جوہر اکتوبر ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

صفحہ

گول بیز کافر فرن کے نتیجہ میں آئین کے متعلق بیان

۱۸۱ —

جزوی ۲۶ فروری ۱۹۲۱ء کو شائع ہوا

یورپ کے حالات کے متعلق بیان جو ۲۶ فروری ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

قرطاس ایض میں مرتب کئے ہوئے آئین کے متعلق بیان جو ۲۰ مارچ ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا۔

چینی ترکستان میں بخاوت کے متعلق بیان جو ۱۶ اگسٹ ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

ریاست کشمیر میں فسادات کے متعلق بیان جو، ۲۳ جون ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

آل انڈیا کشمیر تحریک کی صدارت سے مستعفی ہونے کے متعلق بیان

جو ۲۵ جون ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

”تحریک کشمیر“ کی صدارت کی پیش کش نامنظور کرنے کے متعلق بیان

جو ۲ اکتوبر ۱۹۳۳ء کو دیا گیا —

کشمیر میں انتظامی اصلاحات کے متعلق بیان جو ۲۳ اگست ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا —

پنجاب فرقہ دارانہ فیصلہ کے متعلق بیان جو ۲۳ اگسٹ ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

کوئسل آف سینٹ میں سرفصل حیدر کے اتحاد حاکم اسلامیہ سے متعلق بیان کی وضاحتیں

بیان جو ۱۹ ستمبر ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

محوزہ افغان یونیورسٹی کے متعلق بیان جو ۱۹ اکتوبر ۱۹۲۳ء کو شائع ہوا —

افغانستان کے حالات کے متعلق بیان جو ۶ نومبر ۱۹۲۳ء کو دیا گیا —

گول بیز کافر فرن میں مسلم مندوہین کے روایہ کی وضاحت کا بیان جو ۶ دسمبر ۱۹۲۳ء کو دیا گیا —

فرقہ دارانہ فیصلہ کے متعلق کانگریس کے نظریہ کی وضاحت میں بیان

جو ۱۹ جون ۱۹۲۳ء کو دیا گیا —

تقسیم نسلیtein کی حادثت میں پورٹ کے متعلق بیان جو

## صفحہ

پنجاب پروشنل مسلم لیگ کے زیر انتظام عام اجلاس منعقدہ لاہور میں

۲۱۲۔ ۱۹۲۸ء کو پڑھا گیا۔

شبہ تحقیقات اسلامی کے قیام کی ضرورت پر بیان

جولائی ۱۹۳۰ء کو شائع ہوا

سال نو کا پیغام جو آل اندیار مذہب کے لاہور اشیش سے

یکم جنوری ۱۹۳۸ء کو فشر کیا گیا

# حصہ اول

خطبات اور تقدیمیں

جبی اول طبقی بالکل طبعی صفت ہے اور انسان کی  
اخلاقی زندگی میں اس کے لئے پوری جگہ ہے۔ لیکن ہم  
اہمیت اس کے ایمان، اس کی تہذیب اور اس کی رذایات  
کو حاصل ہیں۔ اور میری نظر میں یہی اقدار اس قابل ہیں  
کہ انسان ان کے لئے زندہ رہے اور ان کے لئے ہی  
مرے نہ زمین کے اس ٹکڑے کے لئے جس سے اس کی  
روح کو کچھ عارضی ربط پیدا ہو گیا ہے۔

## خطبہ صدارت

# جوآل انڈیا مسلم لیگ کے سالانہ اجلاس

منعقدہ الہ آباد میں ۲۹ دسمبر ۳۰ء کو پڑھا گیا

حضرات!

میں آپ کا بے حد منون ہوں کہ آپ نے ایسے وقت میں مجھے آل انڈیا مسلم لیگ کی صدارت کا اعزاز بخشا ہے جبکہ مسلمانانِ ہندوستان کی سیاسی زندگی نے ایک نہایت ہی نازک صورت اختیار کر لی ہے۔ مجھے یقین ہے کہ اس غظیم اشناج اجتماع میں ان حضرات کی کمی نہیں جن کا تجربہ مجھ سے کہیں زیادہ وسیع ہے اور جن کی معاملات فہمی کا میں دل سے قابل ہوں لذایا بڑی جارت ہوں گی اگر میں ان سائل میں جن کے فیصلے کے لئے آج یہ حضرات یہاں جمع ہوئے ہیں۔ ان کی راستہ نامیں کا دعویٰ کروں۔ میں کسی جماعت کا رہنمای نہیں، نہ کسی رہنمای کا پریدھوں۔ میں نے اپنی زندگی کا زیادہ حصہ اسلام اور اسلامی فقہ و سیاست تہذیب و تدنی اور ادبیات کے مطالعہ میں صرف کیا ہے۔ یہ را خیال ہے کہ اس مسلم اور متواتر تعلق کی دولت، ہر مجھے تعیماتِ اسلامی کی روح سے جیسا کہ مختلف نبافن

میں اس کا انہمار ہوا ہے، رہا ہے، میں نے اس امر کے متعلق ایک خاص بصیرت پیدا کر لی ہے کہ ایک عالمگیر حقیقت کے اعتبار سے اسلام کی جیشیت کیا ہے۔ لہذا یہ ذض کرتے ہوئے کہ مسلمانان ہندوستان بہر حال اپنی اسلامی روح کو برقرار رکھنے پر صریح ہیں، میں کرشیش کروں گا کہ آپ کے فیصلوں کی رائہنمایٰ کی بجائے اسی بصیرت کی روشنی میں خواہ اس کی قدر و تیمت کچھ بھی ہو، آپ کے دل میں اسی بنیادی اصول کا احساس پیدا کر دوں جس پر میری رائے میں ہمارے تمام فیصلوں کا عام انحصار ہزنا چاہیے۔

یہ ایک ناقابل انکار حقیقت ہے کہ جیشیت ایک اخلاقی نصب العین اور نظام سیاست کے راس آخری لفظ سے میرا مطلب ایک ایسی جماعت ہے جس کا نظم و الضباط کسی نظام قانون کے ماتحت عمل میں ہتا ہوا درجس کے اندر ایک مخصوص اخلاقی روح سرگرم کار ہو، اسلام ہی وہ سب سے بڑا جزو ترکیبی تھا جس سے مسلمانان ہند کی تاریخ حیات ستار ہوتی۔ اسلام ہی کی بدولت مسلمانوں کے سینے ان جذبات دعو اعلف سے معمور ہوئے جن پر جا عتوں کی زندگی کا دار و مدار ہے اور جن سے متفرق منتشر افراد تباہیج نہ مدد ہو کر ایک تیز و معین قوم کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ اور ان کے اندر ایک مخصوص اخلاقی شعر پیدا ہو جاتا ہے جو حقیقت میں یہ کہنا مبالغہ نہیں کہ دنیا بھر میں شاید ہندوستان کی ایک ایسا ملک ہے جس میں اسلام کی وحدت نیز قوت کا بہترین اظہار ہوا ہے دوسرے مالک کی طرح ہندوستان میں بھی جماعت اسلامی کی ترکیب صرف اسلام ہی کی رہیں ملت ہے۔ کیونکہ اسلامی تمدن کے اندر ایک مخصوص اخلاقی روح کا فراہم ہے۔ میرا مطلب یہ ہے کہ مسلمان کے اندر و فی اتحاد اور اُن کی نیایاں یکسانیت ان قوانین و ادارات کی مشتملہ انسان ہے جو تہذیب اسلامی سے وابستہ ہیں لیکن اس وقت مغرب کے میاں افکار نے نہایت تیزی کے ساتھ نہ صرف ہندوستان بلکہ ہندوستان سے باہر تمام دنیا نے اسلام میں انقلاب پیدا کر لکھا ہے۔ فوجان مسلمانوں

کی رخواہش ہے کہ وہ ان انکار کو اپنی زندگی کا جزو بنالیں۔ انھوں نے اس امر پر مطلق غور نہیں کی کہ وہ کون سے اسباب تھے جن کے ماتحت ان انکار نے مغرب میں نشوونما پایا۔ یاد رکھنا چاہیئے کہ سرزمین مغرب میں مسیحیت کا وجود محض ایک رہبانی نظام کی حیثیت رکھتا تھا۔ رفتہ رفتہ اس سے کلیسا کی ایک وسیع حکومت قائم ہری۔ تو تھر کا احتجاج دراصل اسی کلیسا کی حکومت کے خلاف تھا۔ اس کو دینی نظام سیاست سے کوئی بحث نہیں تھی کیونکہ اس قسم کا نظام سیاست مسیحیت میں موجود نہیں تھا۔ خوئے دیکھا جائے تو تو تھر کی بغاوت ہر طرح سے حق بجانب تھی۔ اگرچہ میری ذائقہ یہ ہے کہ خود تو تھر کو بھی اس امر کا احساس نہ تھا کہ جن مخصوص حالات کے ماتحت اس کی تحریک کا آغاز ہوا ہے اس کا نتیجہ بالآخر یہ ہو گا کہ مسیح علیہ السلام کے عالمگیر نظام اخلاق کی بجائے مغرب میں ہر طرف بے شمار ایسے اخلاقی نظام پیدا ہو جائیں گے جو خاص خاص قوموں سے متعلق ہوں گے اور بعد اُن کا حلقو اثر بالکل محدود رہ جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ جس ذہنی تحریک کا آغاز تو تھرا در درست کی ذات سے ہوا اُس نے مسیحی دنیا کی وحدت کو توزیر کرے ایک ایسی غیر مربوط اور منتشر کرہت میں تقسیم کر دیا جس سے اہل مغرب کی نگاہیں اس عالمگیر مطیع نظر سے ہٹ کر جنمam نوع انسانی سے متعلق تھا، اقوام کی تغلق حدود میں الجھ گئیں۔ اس نے تخلیل حیات کے لئے انہیں ایک کہیں زیادہ وققی اور مرمنی احساس شلاً تصریر و طبیعت کی ضرورت محسوس ہوئی۔ جس کا اظہار بالآخر ان سیاسی نظامات کی شکل میں ہوا جنھوں نے جذبہ قویت کے ماتحت پروش پائی۔ یعنی جن کی بنیاد اس عقیدے پر ہے کہ سیاسی اتحاد و اتفاق کا وجود عقیدہ و طبیعت ہی کے ماتحت ممکن ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر مذہب کا تصور یہی ہے کہ اس کا تعلق صرف آخرت سے ہے اور انسان کی دینی زندگی سے اسے کوئی سر و کار نہیں تو جو انقلاب سیکھی دنیا میں رونما ہوا ہے وہ ایک طبعی امر تھا میسح علیہ السلام کا عالمگیر نظام اخلاق نیست و نامود ہو چکا

ہے اور اس کی جگہ اخلاقیات و سیاست کے ترمی نظمات نے لے لی ہے۔ اس سے اہل مغرب بجا طور پر اس نتیجے پہنچے ہیں کہ مذہب کا صاحب طہرہ فرد کی اپنی ذات تک محدود ہے، اسے دینوی زندگی سے کوئی تعلق نہیں۔ لیکن اسلام کے نزدیک فاتحانہ انسانی بجائے خود ایک وحدت ہے وہ مادے اور روح کی کسی مقابل اتحاد و تنوع کا قابل نہیں۔ مذہب اسلام کی روح سے خدا اور کائنات کیسا اور ریاست اور روح اور مادہ ایک ہی کل کے مختلف اجزاء ہیں۔ انسان کسی ناپاک دُنیا کا باشندہ نہیں جس کو اسے ایک روحانی دُنیا کی خاطر جو کسی ووسری جگہ واقع ہے ترک کر دینا چاہیے۔ اسلام کے نزدیک مادہ رُوح کی اس نسلک کا نام ہے جس کا انہمار تید ملکانی وزمانی میں ہوتا ہے۔ معدوم ہوتا ہے کہ مغرب نے مادے اور روح کی تنوع کا عقیدہ بلا کسی غور و نکر کے نافریت کے زیر اثر قبول کر لیا ہے۔ اگرچہ آج اس کے بہترین اباں نکرا پسی اس ابدالی غلطی کو حسوس کر رہے ہیں مگر سیاست و انوں کا طبقہ ایک ہڑح سے اب بھی محروم ہے کہ دُنیا اس اصول کو ایک مقابل انکار حیثیت کے طور پر تسلیم کرے۔ دراصل یہ روحانی اور دینوی زندگی کا غلط امتیاز ہے جس سے مغرب کے سیاسی اور مذہبی انکار میثہ طور پر متاثر ہوئے ہیں اور جن سے یورپ کی میسیحی ریاستوں نے علامہ مذہب سے کلینیک علیجی کی اختیار کر لی ہے اس سے چند متفرق اور بے ربط سلطنتیں فائز ہو گئی ہیں جن پر کسی انسانی جذبے کی بجائے قومی اغراض کی حکمرانی ہے۔ مگر لطف یہ ہے کہ آج یہی سلطنتیں ہیں جو مسیحیت کے اخلاقی اور مذہبی عقائد کی پامالی کے بعد ایک متحده یورپ کا خواب دیکھ رہی ہیں۔ بالفاظ دیگران کو ایسکے اتحاد کی ضرورت کا احساس ہو چکا ہے جو کیسا کے ماتحت انہیں حاصل تر تھا لیکن جس کو اخوت انسانی کے اس عالمیکر تصور کی روشنی میں تیکر کرنے کی بجائے جو صحیح علیہ اسلام کے ول میں موجود تھا انھوں نے تو تھر کے نیاز تباہ و بر باد کر دیا۔ بہر حال دُنیا سے اسلام میں کسی تو تھر کا ظہور ممکن نہیں۔ اس لئے کہ

اسلام میں کھیسا کا کوئی ایسا نظامِ مرجد نہیں جو از منہ متسلطہ کے نیجی نظام سے مشابہ ہر اور لہذا جس کے توزع نے کی ضرورت پیش آئے۔ دنیاۓ اسلام کے پیش نظر ایک ایسا عالمگیر نظام سیاست ہے جس کی اساس دحی و تنزیل پڑے۔ یہ الگ بات ہے کہ چونکہ چاہیے فقہا کو ایک عاصد دراز سے عملی زندگی سے کوئی تعلق نہیں رہا اور وہ عہدِ جدید کی دایجا سے بالکل بریگانہ ہے۔ لہذا اس امر کی ضرورت ہے کہ ہم اس میں اذسر فوت پدا کرنے کے لئے اس کی تحریک و تغیر کی طرف توجہ ہوں۔ میں نہیں کہہ سکتا کہ بالآخر تصورِ قومیت کا انعامِ ملتِ اسلامیہ میں کیا ہرگا۔ ایسا اسلام میں تصور کو اپنے اندر جذب کر کے اس کو اس طرح بدل دے گا جس طرح اس سے پیشہ اس نے اس سے بالکل مختلف تصدیقات کی تحریک و تغیرت کو ہر تن بدل دیا تھا۔ بایہ کہ خود اسلام کے اندر کوئی زبردست تغیرت روزہ روزہ کا کچھ روزہ پر فیسر و فنک نے مجھے لیڈن (اینڈ) سے اپنے ایک خط میں بھاگتا ہوا کہ اسلام نے اس وقت بھی نانک درمیں قدم رکھا ہے جس میں داخل ہوئے سیجیت کو ایک صدی سے نیادہ عرصہ گزہ چکا ہے۔ اس وقت سب سے بڑی دشواری یہ ہے کہ پہت سے قدیم تصدیقات کو ترک کر دینے کے باوجود مذہب کی بنیادوں کو ترک نہ لازم انتشار سے محظوظ رکھنے کی صورت کیا ہے۔ پروفیسر موصوف لکھتے ہیں کہ ابھی تو وہ اسی اہم کافی صد نہیں کر سکے کہ اس کا نتیجہ سیجیت کے حق میں کیا ہرگا۔ اسلام کے متعلق کوئی پیشگوئی کرنا اور مجھی نامکن ہے۔ اس وقت قومِ وطن کے تصریر نے مسلمانوں کی نگاہوں کو نسل و خون کے اعزاز میں اٹھا رکھا ہے اور اس طرح اسلام کے انسانیت پر مقاصد میں عملًا حاجج ہر رہا ہے۔ لیکن ہے کہ یہ نسل اخوات ترقی کرتے کرتے ان اصول و قواعد کے حمر کہ ہر ہوں جو تعلیماتِ اسلامی کے بالکل مخالف ہی نہیں بلکہ ان سے بالکل متضار ہوں۔

مجھے امید ہے کہ آپ حضراتِ اس خالص علمی بحث کے لئے مجھے معاف فرمائیں گے۔ لیکن آپ نے آل انڈا مسلم ییگ کی صدارت کے لئے ایک ایسے شخص کو منتخب کیا ہے

جو اس امر سے ما یوس نہیں ہو گیا چکہ اسلام اب بھی ایک زندہ قوت ہے جو ذہن انسانی کو فلسفہ دین کی تیاری سے آزاد کر سکتی ہے جس کا یہ عقیدہ ہے کہ مذہب کو فرد اور ریاست دونوں کی زندگی میں غیر معمولی اہمیت حاصل ہے اور جسے یقین ہے کہ اسلام کی تقدیر خود اس کے ہاتھ میں ہے اسے کسی درستی تقدیر کے حوالے نہیں کیا جاسکتا۔ ایسا شخص بجُہر ہے کہ جس محاملہ پر غور کرے پسند نظر کے ماتحت کرے۔ آپ یہ خیال نہ فرمائیے لگا کہ جس مسئلہ کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے وہ محض نظری یہیت رکھتا ہے یہ ایک زندہ اور عملی سوال ہے جس سے بطور ایک دستور جمادات اور نظام عمل کے اسلام کی ساری کائنات تاثر ہو سکتی ہے۔ صرف یہی ایک مسئلہ ہے جس کے صحیح حل پر اس امر کا دار و مدار ہے کہ ہم اگے حل کر ہندوستان میں ایک متاز اور تمیز تہذیب کے حامل بن سکیں۔ اسلام پر ابتلاء و آذناش کا کبھی ایسا سخت وقت نہیں آیا جسکا آج در پیش ہے ہر قوم کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنے بنیادی اصولوں کی ترمیم و تاویل کرے یا ان کو یہ قلم مسون کر دے۔ لیکن اس قسم کا قدم اٹھانے سے پہلے یہ دیکھ لینا ضروری ہے کہ اسکے نتائج و عواقب کیا ہوں گے میں نہیں چاہتا کہ جس انداز سے میں نے اس مسئلہ پر نظر ڈالی ہے اس سے کسی شخص کو یہ غلط فہمی ہو کہ جن حضرات کو میرے خیالات سے اتفاق نہیں ہے میں اُن سے بے کار مناقشت کا دروازہ کھونا چاہتا ہوں۔ یہ اجتماع مسلمانوں کا ہے جن نکے متعلق مجھے یقین ہے کہ وہ اسلام کے مقاصد اور اس کی تعلیمات پر قائم ہیں کے دل سے آرزومند ہیں۔ میرا مقصود صرف اس قدر ہے کہ موجودہ حالت کے متعلق میں نے جو ائمہ قائد کی ہیں اس کا آزادی کے ساتھ اٹھا کر دوں۔ میرے نزدیک صرف یہی ایک صورت ہے اس امر کی کہ میں آپ کی سیاسی راہبوں کو اپنے عقائد کی روشنی میں نور کر سکوں۔ حالہ یہ ہے کہ آج جو مسئلہ ہمارے پیش نظر سے اس کی صحیح یہیت کیا ہے؟ کیا ماقعی مذہب کا ایک نجی محاملہ ہے اور آپ بھی یہی چلہتے ہیں کہ ایک اخلاقی اور

پاسی نصب العین کی حیثیت سے اسلام کا بھی وہی حشر ہر جو مغرب میں سیاحت کا  
ہوا ہے؟ کیا یہ ممکن ہے کہ ہم اسلام کو بطور ایک اخلاقی تحلیل کے تو برقرار رکھیں یہیں، اس  
کے نظام سیاست کے بجا ہے ان قومی نظمات کو اختیار کر لیں جن کی مذہب کی مداخلت  
کا امکان باقی نہیں رہتا؟ ہندوستان میں یہ سوال اور بھی اہمیت رکھتا ہے۔ کیونکہ باعتبار  
آبادی ہم لوگ آدمیت میں ہیں۔ یہ دعویٰ کہ مذہبی وارداتِ محض انفرادی اور ذاتی داردا  
ہیں اہل مغرب کی زبان سے تو تعجب خیر! معلوم نہیں ہوتا کیونکہ یورپ کے نزدیک سیاحت  
کا تصور ہی یہی تھا کہ وہ ایک مشرب رہبانت ہے جس نے دنیا کے مادیات سے  
منزہ رکھا پیغام تر توجہ عالم رہ جانیت پر جال ہے اس قسم کے عقیدے سے لازماً وہی  
نتیجہ مرتب ہر سکتا تھا جس کی طرف اور اشارہ کیا گیا ہے۔ لیکن آنحضرت کے وارداتِ مذہب  
کی حیثیت، جیسا کہ قرآن پاک میں اُن کا اظہار ہوا ہے اس سے تطعاً مختلف ہیں یہ محض  
حیاتی نوع کی واردات نہیں ہیں جن کا تعلق صرف صاحب واردات کے اندر وہ ذات سے  
ہو یہیں اس کے باہر اس کے گرد وہیں کی معاشرت پر ان کا کوئی اثر نہ پڑے۔ بلکہ اس کے  
یہ وہ انفرادی واردات ہیں جن سے بڑے بڑے اجتماعی نظمات کی تختیں ہوتی ہے اور  
جن کے اولین نتیجے سے ایک ایسے نظام سیاست کی تاسیس ہوئی جس کے اندر تنافی  
تصورات مضمون تھے اور جن کی اہمیت کو محض اس لئے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا کہ ان کی نیا  
وہی دلہماں پر ہے۔ لہذا اسلام کے بغایبی نصب العین اس کے معاشرتی نظام سے جو خود  
اسی کا پیدا کر دے ہے، الگ نہیں۔ دونوں ایک دوسرے کے لئے لازم و ملزم ہیں۔ اگر  
اپنے ایک کو ترک کیا تو بالآخر دوسرے کا ترک کرنا بھی لازم ہے گا۔ میں نہیں سمجھتا  
کہ کوئی مسلمان ایک لمحے کے لئے بھی کسی ایسے نظام سیاست پر غور کرنے کے لئے  
آمادہ ہو گا۔ جو کسی ایسے وطنی یا قومی اصول پر جسی ہر جو اسلام کے اصول اتحاد کے  
منانی ہو، یہ وہ مسئلہ ہے جو آج مسلمانان ہندوستان کے ساتھ ہے۔

عالم بینان کا قول ہے کہ انسان نہ نسل کی قید گوارا کر سکتا ہے نہ مہب کی، نہ دیاؤں کا بھاؤ اس کی راہ میں حامل ہو سکتا ہے نہ پہاڑوں کی سمتیں اس کے دائرے کو محدود کر سکتی ہیں۔ اگر صحیح الدماغ انسانوں کا زبردست اجتماع مزبور ہے اور ان کے دلوں میں جذبات کی گرمی ہے تو انہیں کے اندر وہ اخلاقی شور پیدا ہو جائے گا جسے ہم لفظ "قوم" سے تعبیر کرتے ہیں۔ مجھے اس قسم کی ترکیب اجتماع سے انکار نہیں اگرچہ یہ ایک نہایت ہی طویل اور صبر آزماعمل ہے۔ اس لئے کہ اس کا مطلب انسان کی زندگی کو علاً ایک نئے سلپچے میں ڈھانے ہے اور اس کے جذبات داحساسات کی دنیا کو یکسر پیٹ دینا ہے اگر اکبر کے دین الٰہی یا بکری کی تعلیمات عالم انساں میں مقبول ہو جائیں تو ممکن تھا کہ ہندوستان میں بھی اس قسم کی ایک نئی قوم پیدا ہو جاتی لیکن تجربہ بتلاتا ہے کہ ہندوستان کے مختلف مذاہب اور متعدد جمیع میں اس قسم کا کوئی ٹرجمان موجود نہیں کہ وہ اپنی انفرادی حیثیت کو ترک کر کے ایک دینے جماعت کی صورت اختیار کر لیں۔ ہرگز وہ اور ہر مجرم عده مضرطہ ہے کہ اس کی بیت اجتماعیہ قائم رہے۔ لہذا اس قسم کا اخلاقی شور جو بینان کے لئے کسی قوم کی تخلیق کے لئے ناگزیر ہے ایک ایسی غظیم قربانی کا طالب ہے جس کے لئے ہندوستان میں کوئی جماعت تیار نہیں۔ قومیت ہند کا اتحاد اون تمام جماعتوں کی نفی میں نہیں بلکہ ان کے تعاون واشتراک اور ہم آہنگ پر مبنی ہے۔ صحیح مدبر کا تقاضا ہے کہ ہم حقائق کا، خواہ وہ کیسے ہی ناخشنجوار کیوں نہ ہوں، اعتراف کریں بھول مقاصد کی عملی راہ یہ نہیں ہے کہ ایک ایسی حالت کو فرض کر دیا جائے جو واقعۃ موجود نہ ہو مگا اظرت کاری یہ زنا جائیے کہ ہم داعیات کی تکذیب کی، بجائے ان سے جہاں تک ہر سکے فائدہ اٹھانے کی کوشش کریں۔ میری رائے میں ہندوستان اور ایشیا کی قسمت صرف اس بات پر مبنی ہے کہ ہم قومیت ہند کا اتحاد اسی اصول پر قائم کریں۔ اگر ہم ہندوستان کو چھپنا سا ایشیا قرار دیں تو فیر مناسب نہ ہوگا۔ اہل ہند کا ایک حصہ اپنی تہذیب و تمدن کے اقتدار سے مشرقی

اوقام سے متابہ ہے لیکن اس کا دوسرا حصہ ان قویوں سے متابہ جلتا ہے جو مغربی اور  
وسطیٰ ایشیا میں آباد ہیں اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اگر ہندوستان کے اندر اشتراک اور تعاون  
کی کوئی سورزاں نکل آئی تو اس سے نہ صرف اس تدبیم ملک میں جو اپنے باخندوں کی کسی طبقے  
خواہی کی وجہ سے نہیں بلکہ محض اپنی جغرافیائی حدیث کے باعث ایک عرصہ دراز سے مفہوم  
فتنت کا تختہ مشتعل بن رہا ہے ، صلح و امنیت قائم ہو جائے گی بلکہ اس کے ساتھ ہی تمام  
ایشیا کا سیاسی عقدہ بھی ہو جائے گا۔

بایس ہمہ یہ امر کس قدر افسوس ناگ ہے کہ اب تک ہم نے باہمی تعاون و اشتراک کی  
جس قدر کو ششیں کی ہیں ، سب ناکام ثابت ہوئی ہیں۔ سوال یہ ہے کہ ہماری ناکامی کا  
باعث کیا ہے ؟ اس کا جواب یہ ہے کہ شاید ہمیں ایک دوسرے کی نیتوں پر اعتماد نہیں  
اور باطنًا ہم تغلب و اقتدار کے خواہش نہیں ہیں۔ یا یہ ممکن ہے کہ ہم اتحاد و تعاون کے مقاصد  
عالیے کے لئے اتنا ایشارہ بھی نہیں کر سکتے کہ اب تک جو اختیارات ہیں کسی نہ کسی طرح حاصل  
ہو گئے ہیں۔ اُن سے دست بردار ہو جائیں۔ ہم اپنی نضانیت کو قدمیت کے نقاب میں  
چھپاتے ہیں اور اگرچہ ظاہری طور پر ہمیں ایک نہایت ہی رداوارانہ حبّ اوطنی کا ادعیا  
ہے ، لیکن دلوں میں ذات پات کی تھیگی اور فرقہ آرائی مکی ہوس بدستور کام کر رہی ہے  
ہم لوگ اس اصول کو تسلیم کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں کہ ہر جماعت کو یہ حق حاصل ہے کہ  
وہ اپنی تہذیب و تمدن کے نشوونما میں آزادی کے ساتھ قدم بڑھائے لیکن ہماری ناکامی  
کے اسباب کچھ بھی ہوں میراول اب بھی امید سے لمبین ہے۔ واقعات کا رجحان بہر کیف  
ہمارے داخلی اتحاد اور اندر وطنی آنکھی ہی کی جانب نظر آتا ہے اور جہاں تک مسلمانوں  
کا تعلق ہے مجھے یہ اعلان کرنے میں مطلق تامل نہیں اگر فرقہ وارانہ امرر کے ایک مستقبل  
اور پائیدار تصفیہ کے اس بنیادی اصول کو تسلیم کریا جائے کہ مسلمانوں ہندوستان کو اپنی  
روایاتِ تمدن کے ماتحت اس ملک میں آزادانہ نشودنا کا حق حاصل ہے تو وہ اپنے

وہن کی آزادی کے لئے بڑی سے بھی دریغہ نہ کریں گے یہ اصول کہ ہر فرد اور ہر جماعت اس امر کی مجاز ہے کہ وہ اپنے عقائد کے مطابق آزادانہ ترقی کرے، کسی تنگ نظرفرمہ داری پر مبنی نہیں۔ فرمہ داری کی بھی بہت سی صورتیں ہیں وہ فرمہ داری جو دوسری قوموں سے لفڑت اور ان کی بد خاہی کی تعلیم دے۔ اس کے ذلیل اور اونٹے ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔ میں دوسری قوموں کے رسوم و قوانین اور ان کے معاشرتی اور مذہبی ارادات کی دل سے عزت کرتا ہوں بلکہ بخششیت مسلمان میرا یہ فرض ہے کہ اگر فرمہ دار پیش آئے تو احکام قرآنی کے حسب اتفاقاً میں ان کی عبادت گاہوں کی حفاظت کر دیں پاپیں سہ محجہے اس جماعت سے دل مجحت ہے جو میرے اوضاع و اطوار اور میری زندگی کا سر جسپہ ہے اور جس نے اپنے دین اور اپنے ادب اپنی حکمت اور اپنے تمدن سے بہرہ مٹ کر کے مجھے وہ کچھ عطا کیا جس سے میری موجودہ زندگی لشکل ہر ہی۔ یہ اسی کی برکت ہے کہ میرے ماضی نے ازسر نوزادہ ہر کو مجھیں یہ احساس پیدا کر دیا کہ وہ اب بھی میری ذات میں سرگرم کا رہے۔ ہبہ و پورٹ کے واسعین تک نے بھی فرمہ داری کے اسی پہلو کا اعتراف کیا ہے علیحدگی مدد کے مدد پر بحث کرتے ہوئے انہوں نے لکھا ہے:-

”یہ کہنا کہ قویت کے وسیع نقط نگاہ کے ماتحت کسی فرمہ دار نے صوبہ کا قیام مناسب نہیں، بالکل اسرا ہے جیسے یہ دعویٰ کہ بین الاقوامی نصب العین کے سرگرم سے سرگرم ہایزوں کو بھی اس امر کا اعتراف کرنا پڑے لگا کہ قوموں کی پُری آزادی کے بغیر کسی بین الاقوامی راست کا درج قائم کرنا مشکل ہے۔ اسی طرح مکمل تمدنی آزادی کے بغیر (اور یاد رکھئے کہ اپنی ارنج اور اعلیٰ صورت میں فرمہ داری سوا میں تھے اور کچھ نہیں) ایک ہم آہنگ اور متوازن قوم کا پیدا کرنا ممکن ہے۔“

ہم اثابت ہو اکہ مہدوستان میں ایک متوازن اور ہم آہنگ قوم کے نشوونما کی طرح

مختلف ملتوں کا وجود ناگزیر ہے۔ مغربی عالم کی طرح ہندوستان کی یہ حالت نہیں کہ اس میں ایک ہی قوم آباد ہے۔ وہ ایک ہی نسل سے تعلق رکھتی ہے اور اس کی زبان بھی ایک ہے۔ ہندوستان مختلف اقوام کا دھن ہے جن کی نسل، زبان، مذہب سب ایک دوسرے سے الگ ہے۔ ان کے اعمال و افعال میں وہ احساس پیدا ہی نہیں ہو سکتا۔ جو ایک ہی نسل کے مختلف افراد میں موجود رہتا ہے۔ بغور سے دیکھا جائے تو ہندو بھی توکلی واحد الحسن قوم نہیں۔ پس یہ امر کسی طرح بھی مناسب نہیں کہ مختلف ملتوں کے وجود کا خیال کئے بغیر ہندوستان میں مغربی طرز کی جمہوریت کا نفاذ کیا جائے لہذا مسلمانوں کا مطالعہ کہ ہندوستان میں ایک اسلامی ہندوستان قائم کیا جائے بالکل حق بجانب ہے۔ میری رائے میں اسلام کا انفراد کی قراردادوں سے اسی بلند نصب العین کا اظہار ہوتا ہے جس کا تقاضا یہ ہے کہ مختلف ملتوں کے وجود کو فنا کئے بغیر ان سے ایک مساوقت اور ہم آہنگ قوم تیار کی جائے تاکہ وہ آسانی کے ساتھ اپنے ان ممکنات کو جوان کے اندر منتشر ہیں عمل میں لا سکیں۔ مجھے یقین ہے کہ یہ اجتماع ان تمام مطالبات کی جو اس قرارداد میں موجود ہیں نہایت شدود سے تائید کرے گا۔ ذاتی طور پر تو میں ان مطالبات سے بھی ایک قدم آگے بڑھنا چاہتا ہوں۔ میری خواہش ہے کہ پنجاب، صوبہ سرحد، سندھ اور بلوچستان کو ایک ہی ریاست میں ملادیا جائے۔ خواہ یہ ریاست سلطنت برطانیہ کے اندر حکومت خود اختیاری حاصل کرے خواہ اس کے باہر مجھے تو ایسا نظر آتا ہے کہ اور نہیں تو شمال مغربی ہندوستان کے مسلمانوں کو آخر ایک منظم اسلامی ریاست قائم کرنی پڑے گی۔ اس تحریک کو نہر دیکھیں یہ بھی پیش کیا گیا تھا۔ لیکن اراکین مجلس نے اسے اس بناء پر روک دیا کہ اس قسم کی کوئی ریاست قائم ہونی تراس کا رقبہ اس قدر دیسیں ہرگاہ کہ اس کا انتظام کرنے والے شارہ جائے گا۔ بے شک اگر رقبہ کا لحاظ کیا جائے تو اراکین مجلس کا یہ خیال صحیح ہے۔ لیکن آبادی پر نظر کی جائے۔ تراس ریاست کے باشندوں کی تعداد اس وقت کے

بعض ہندوستانی صدروں سے بھی کم ہرگی غاباً قوت انبار یا اس قسم کے درستے اصلاح کو الگ کر دینے سے جن میں ہندوآبادی کا غلبہ ہے اس کی دعوت اور امتیازی مشکلات میں اور بھی کمی ہو جائے گی۔ پھر ان اصلاح کی میلحدگی سے غیر مسلم اقلیتوں کے حقوق کہیں زیادہ محفوظ ہو جائیں گے۔ اس تحریز کو سُن کر ناٹگریزوں کو پریشان ہونا چاہئے نہ ہندوؤں کو ہندوستان دنیا میں سب سے بڑا اسلامی ملک ہے۔ اور اگر ہم چاہتے ہیں کہ اس ملک میں اسلام بحیثیت ایک تمدنی قوت کے زندہ رہے تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ایک مخصوص علاقتے میں اپنی مرکزیت قائم کر سکے ہندوستانی مسلمانوں کے اس زندہ اور جاندار طبقے کی بدولت، جس نے دو لکھ برطانیہ کی نااصافیوں کے باوجود فوج اور پولیس میں شرکیک ہو کر انگریزوں کو اس قابل بنایا ہے کہ وہ اس ملک پر اپنی حکومت قائم رکھیں، ہندوستان کا مسلسل ہو جائے گا بلکہ اس سے خود مسلمانوں کے احساسات ذمہ داری تو ہو جائیں گے اور ان کا جذبہ سُحبِ الوطنی بڑھ جائے گا اگر شمال مغربی ہندوستان کے مسلمانوں کو اس امر کا موقعہ دیا گیا کہ وہ ہندوستان کے حد سیاسی کے اندر رہ کر اپنے نشووار تقاضے میں آزادانہ قدم اٹھا سکیں تو وہ تمام بیرونی جملوں کے خلاف، خواہ وہ حملہ بزرگ قوت ہمیبا بزرگ نیالات، ہندوستان کے بہترین محافظہ ثابت ہوں گے۔ پنجاب میں مسلمانوں کی آبادی ۴۵ فیصدی ہے لیکن ہندوستان کی پوری فوج میں ہمارا حصہ ۳۵ فیصدی ہے اور اگر عساکر ہند کی کل تعداد میں سے ان ۱۹ ہزار گورنگھوں کو جو غیابی کی آزاد ریاست سے بھرتی کئے جاتے ہیں نکال دیا جائے تو مسلمانوں کی کل تعداد ۶۱ فیصدی ہو جائے گی۔ حالانکہ اس اندازے میں ۵۵ ہزار چنگھوڑ شامل نہیں جو برصغیر اور صوبہ سرحد سے بھرتی کئے جاتے ہیں۔ اس سے آپ ان تمام صلاحیتوں کا بہ آسانی اندازہ کر سکیں گے جو شمال مغربی ہندوستان کی مسلم آبادی میں موجود ہیں اور جن کی بدولت وہ تمام ہندوستان کو غیر ملکی چیزہ دستیروں سے محفوظ و مامول رکھے

سکتی ہیں۔ رائٹ آز پبل مسٹر سری نواس شاستری کا خیال ہے کہ مسلمانوں کا مطالبہ کہ شمال غربی سرحد کے ساتھ ساتھ خود مختار اسلامی ریاستیں قائم کی جائیں، ان کی اس خواہش کا اظہار کرتا ہے کہ اگر ضرورت پیش آئے تو حکومت ہند پر زور دالا جاسکے میں یہ عرض کر دے لگا کہ مسلمانوں نہ ہندوستان کے دل میں اس قسم کا کوئی جذبہ موجود نہیں۔ ان کا مدععا صرف اس تدبیے کہ وہ اپنی ترقی کی راہ میں آزادی کے ساتھ قدم بڑھایں یعنی یہ اس مرکزی حکومت کے ماتحت ممکن نہ ہو گا جسے قوم پسند ہندو دار باب ریاست محض اس لئے قائم کرنا چاہتے ہیں کہ ان کو درسری طبقوں پر سمجھیش کے لئے غلبہ ہو جائے۔

بہرحال ہندوؤں کے دل میں اس قسم کا خدشہ نہیں ہوتا چاہیے کہ آزاد اسلامی یا اتنا کوئی طرح کی مذہبی حکومت قائم ہو جائے گی میں بھی عرض کر چکا ہوں کہ اسلام میں مذہب کا مفہوم کیا ہے۔ یاد رکھنا چاہتے ہے کہ اسلام کوئی کھانپی نظم نہیں بلکہ ایک ریاست ہے جس کا اظہار رو سو سے بھی کہیں پیشہ ایک ایسے وجود ہوا جو عقد اجتماعی کا پابند ہے ریاست اسلامی کا انحصار ایک اخلاقی نصب العین پر ہے جس کا یہ عقیدہ ہے کہ انسان شجر و حجر کی طرح کسی خاص زمین سے وابستہ نہیں بلکہ وہ ایک روحاںی ہستی ہے جو ایک اجتماعی ترکیب میں حصہ لیتا ہے اور اس کے ایک زندہ جزو کی حیثیت سے چند فرائض اور حقوق کا مالک ہے۔ اسلامی ریاست کی نوعیت کا اندازہ "نامزد آف انڈیا" کے اس اقتا جرسے کیا جاتا ملتا ہے جس میں لکھا ہے کہ قدم ہندوستان میں ریاست کا یہ فرض تھا کہ سودو کے متعلق قوانین بنائے یعنی باوجود اس کے کہ اسلام میں سودا یا حرام ہے اسلامی حکومت نے شرح سود پر کوئی پابندیاں عامد نہیں کیں یہ صرف ہندوستان اور اسلام کے فلاج اور ہبہوں کے خیال سے ایک منظم اسلامی ریاست کا مطالبہ کر رہا ہے۔ اس سے ہندوستان کے اندر توازن قوت کی بدولت امن و امان قائم ہو جائے گا اور اسلام کو اس امر کا موقع ملے گا کہ وہ ان اثرات سے آزاد ہر کو جو عربی

شبہ اپنیت کی وجہ سے اب تک اس پر قائم ہیں اس جگہ دو کو تو دو لے جو اس کی تہذیب  
تمدن، شریعت اور تعلیم پر صدیوں سے طاری ہے۔ اس سے نہ صرف ان کے صحیح معانی  
کی تجدید ہر سکے گی بلکہ وہ زمانہ حال کی روح سے بھی قریب تر ہو جائیں گے۔

میرے خیال میں اب یہ حقیقت اچھی طرح سے واضح ہو گئی ہے کہ ہندوستان  
کے سانی اور عقائد و معاشرت کے بے شمار اختلافات کو ہدف نظر رکھتے ہوئے ایک  
مستقل حکومت قائم کرنے کی یہی صورت ہے کہ بیہاں ایسی آزاد ریاستیں قائم کر دی  
جائیں جو زبان، نسل، تاریخ، مذہب اور اقتصادی مفاہوں کے اشتراک پر مبنی ہوں۔  
سامن روپرٹ کے اندر فیڈریشن کا جو تصور قائم کیا گیا ہے اس کے ماتحت بھی ضروری  
ہے کہ مرکزی مجلس وضع قوانین کا انتخاب عموم سے عمل میں نہ آئے۔ بلکہ وہ فیڈرل  
ریاستوں کے نمائندوں پر مشتمل ہو۔ سامن روپرٹ کی رو سے تقریباً ان ہی اصولوں  
کی بناء پر جن کاظہ ہار میں نہ کیا ہے، صوبوں کی تقسیم بھی از سر فر ہرنی چاہیئے میں ان  
دونوں تجویزوں کی دل سے تائید کرتا ہوں۔ بلکہ اس کے ساتھ ہی یہ بھی عرض کروں گا کہ  
صوبوں کی تقسیم بھی از سر فر ہرنی چاہیئے۔ میں ان دونوں تجویزوں کی دل سے تائید کرتا  
ہوں۔ بلکہ اس کے ساتھ ہی یہ بھی عرض کروں گا کہ صوبوں کی جدید تقسیم سے پیشتر و  
شرطوں کا پورا ہر جانا ضروری ہے۔ اولاً یہ تقسیم نئے دستور کے اجزاء سے پہلے مکمل ہو  
ہو جانی چاہیئے۔ شانیًا اس کی نویعت ایسی ہو کہ اس سے فرقہ وارانہ مسائل ہمیشہ کے  
لئے طے ہو جائیں۔ اگر صوبوں کی تقسیم کی صحیح اصول کی بناء پر ہوگی تو اس سے مخلطاً و  
جدا گاہنے انتخابات کا مسئلہ ہمیشہ کے لئے عمل ہو جائے گا۔ میری رائے میں اس سارے  
جنگر ٹے کی بناء صوبوں کی موجودہ تقسیم پر ہے ہندوؤں کا خیال ہے کہ جدا گاہنے انتخابات  
کا اصول قویت کے منافی ہے۔ اُن کے نزدیک لفظ قویت "کا مفہوم صرف اس  
قدر ہے کہ ہندوستان کے تمام باشندے باہم اس طرح خلط ملٹے ہو جائیں کہ اُن کے

اگر کسی شخصوں میں تکمیل کا انفرادی وجود باتی نہ ہے۔ لیکن ہندوستان کی یہ حالت نہیں۔ ہم اس کے آرزومند ہیں۔ ہندوستان میں مختلف اقوام اور مختلف مذاہب موجود ہیں اس کے ساتھ ہی اگر مسلمانوں کی معاشری پستی، ان کی بے حد مفروضیت ربانی صورت پنجاب میں اور بعض صوبوں میں ان کی ناکافی اکثریتوں کا خیال کرایا جائے تو اپ کی سمجھ میں آجلائے گا کہ مسلمان جدراً گمان انتخابات کے لئے کیوں مضطرب ہیں ہندوستان ایسے ملک میں اور خاص طور سے ان حالات میں جو اس وقت یہاں ہیں اسی امر کی توقع رکھنا کہ علاقہ دارانہ انتخابات سے ہر ملت کے مفاد کی پوری پوری نمائندگی ہو سکے گی۔

ناممکن ہے سولے اس کے کہ تمام اقلیتوں پر ہندوؤں کا تغلب قائم ہو جائے لیکن صوبوں کی تقسیم کی ایسے اصول کے ماتحت عمل میں آجائے کہ صوبے کے اندر تقریباً ایک ہی طرح کی ملیں بھی ہوں اور ان کی نسل کی۔ ان کی زبان، ان کا مذہب اور ان کی تہذیب و تدنیں ایک ہو تو مسلمانوں کو مخلوط انتخابات پر کوئی اعتراض نہیں ہو گا۔ لیکن جہاں تک مرکزی فیدرل ریاست کے اختیارات کا تعلق ہے ہندو اور انگریز پنڈتوں نے جو دستور حکومت تیار کیا ہے۔ ہندوستان کے پنڈتوں کو یہ منظور نہیں کہ مرکزی حکومت کے موجودہ اختیارات میں سرموجی فرق آئے۔ ان کا مطالبہ صرف اسقدر ہے کہ ان اختیارات کو مرکزی مجلس وضع قوانین کی رضا مندی پرچھوڑو یا جاوے جس میں اس وقت بھی انہیں کی کثرت ہے اور جب ارکین کی نامزدگی کا طبقی ختم ہو تو یہ کثرت اور بھی زیادہ ہو جائے گی۔ اس کے بعد انگلستان کے پنڈتوں نے یہ محسوس کرتے ہوئے کہ اگر مرکزی حکومت میں اصول جمہوریت کا اطلاق ہو گیا تو اس کا تیجہ ان کے مفاد کے خلاف ہو گا۔ کیونکہ مزید اختیارات مل جانے پر تمام قوت ان کے ہاتھ سے نکل جائے گی، پہنچ لیا ہے کہ وہ اپنے اصول جمہوریت کا تجربہ صوبوں میں کریں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ انھوں نے فیدریشن کے اصول پر عمل کرنے کا خیال ظاہر کیا ہے۔

بلکہ اس کے متعلق کچھ تجادیز بھی پیش کر دی ہیں۔ لیکن انہوں نے اس اصول پر جس پہلو سے غور کیا ہے وہ اس سے بالکل مختلف ہے، جو مسلمانان ہند کے پیش نظر ہے مسلمانوں نے فیدریشن کا اطالہ محض اس لئے کیا ہے کہ فرقہ وارانہ مسئلے کے تصییفہ کی صرف یہی ایک صورت ہے۔ بخلاف اس کے شاہی کمیشن کے اراکان کے ذہن میں فیدریشن کا جو تصور ہے وہ اصولی طور سے کسی قدر بھی درست اور حکم کیوں نہ ہے اس سے فیدرل ریاستیں میں کسی خود اختیاری حکومت کا قائم ہرنا مشکل ہے ان کی غرض صرف اس قدر ہے کہ اصول جمہوریت کے نفوذ سے ہندوستان میں جو صورت حال پیدا ہوگئی ہے اس سے فرار کی کوئی گزینہ نکل آئے۔ فرقہ وارانہ مسئلے پر انہوں نے کوئی غور نہیں کیا بلکہ اسے میسے ہی چھوڑ دیا ہے۔

اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ جہاں تک حقیقی فیدریشن کا تعلق ہے سامن روٹ کی تجادیز نے اس کی پوری لنفی کر دی ہے، نہ ہر روپ روٹ نے محض اس امر کو میغز رکھتے ہوئے کہ مرکزی مجلس وضع قوانین میں ہندوؤں کی اکثریت ہے۔ وحدتی نظام کی سفارش کی یونکہ اس سے تمام ہندوستان پر بآسانی ہندوؤں کا تغلب قائم ہو جاتا ہے۔ سامن روپ روٹ نے محض ایک نفیلی فیدریشن کی ایکم پیش کی ہے جس کی تہہ میں برطانیہ کا اقتدار بدستور قائم رہے گا۔ اس کی وجہ کچھ توبیر ہے کہ انگریز طبعاً اس اقتدار سے دست بردار ہونا پسند نہیں کرتے جو اب تک انہیں حاصل ہو رہا ہے اور کچھ یہ کہ اگر فرقہ وارانہ مسئلہ کا تصییفہ نہ ہو سکا تو ان کو ہندوستان پر مستقل اپنا قبض رکھنے کے لئے ایک اچھا عندر مل جائے گا۔ میں تو اس امر کا تصور بھی نہیں کر سکتا کہ ہندوستان میں وحدتی حکومت قائم ہو جن اختیارات کو فاضل (RESIDUARY) کہا جاتا ہے وہ صرف آزاد ریاستوں کو ملئے چاہیں مرکزی فیدرل ریاست کے ذمہ صرف ایسے اختیارات رہنے چاہیں جو تمام فیدرل ریاستیں بطیب خاطر اس کے سپرد کر دیں

میں مسلمان ہندوستان کو کبھی یہ رائے نہیں دوں گا کہ وہ کسی ایسے نظام حکومت سے خواہ وہ ب्रطانوی ہریا ہندی، اظہار اتفاق کریں جو حقیقی فیدریشن کے اصول پر مبنی نہ ہو یا جس میں ان کے جعلہا کا ز میاسی وجود کو تسلیم نہ کیا جائے۔

پیشہ اس کے کہ انتخاب مركزی حکومت میں اساسی تبدیلی کے لئے کوئی موثر ذریعہ اختیار کرتے اس امر کو محسوس کریا گیا تھا کہ اس میں تبدیلی کی ضرورت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آخر الامر راؤنڈ ٹیبل کانفرنس میں والیاں ریاست کی شمولیت کو بھی ضروری قرار دیا گیا۔ اس سے باشندگان ہندوستان اور بالخصوص افغانستان کو بجا طور پر تعجب ہوا کہ والیاں ریاست نے کس قدر تیزی کے ساتھ اپنی ملئے بدلتی اور ہندوستان کے فیدریشن میں شامل ہونے کے لئے تبارہ ہو گئے۔ اس اعلان کے ساتھ ہی ہندو بنی نے جواب تک وحدتی حکومت کے طرف دارچلے آتے ہتھے بغیر کسی تکلف کے فیدریشن کے اصول سے اتفاق کر دیا۔ ابھی تھوڑے ہی دن ہرئے جب شاستری صاحب نے مر جان سامن کی فیدریشن والی اسکیم پر نہایت سختی سے نکتہ پیشی کی تھی۔ لیکن دفعتہ دو بھی فیدریشن پر رضامند ہو گئے، اور اپنی رضامندی کا اظہار کانفرنس کے ابتدائی اجلاس ہی میں کرو دیا جس سے وزیر عظم انگلستان کو موقع ملا کہ وہ اپنی آخری تقریر میں چند نہایت ہی برجستہ اشادات کر سکیں۔ سب کچھ خالی از علت نہیں۔ انگریزوں نے والیاں ریاست کو فیدریشن میں شرکیک ہونے کی دعوت دی اور ہندو چپ چاپ اس پر رضامند ہو گئے حقیقت یہ ہے کہ والیاں ریاست کی شرکت سے جن میں مسلمانوں کی تعداد نہایت کم ہے دو مقصد حاصل ہر تھے ہیں ایک طرف وہ ہندوستان پر ب्रطانوی اقتدار کے تسلیم میں مدد دیں گے دوسری طرف ہندوؤں کو فیدریں آسیں میں ان کی بدولت اکثریت حاصل ہو جائے گی۔ میرا خیال ہے کہ مرکزی حکومت کی نشکل کے متعلق ہندوؤں اور مسلمانوں میں جو اختلاف موجود ہے۔ انگریز مدرسین والیاں ریاست کے ذریعے نہایت چالا کی کے ساتھ

اس سے فائدہ اٹھا رہے ہیں خود والیانِ ریاست بھی یہ محسوس کرتے ہیں کہ اس ایکم کے تحت ان کی مستبدانہ حکومت اور بھی زیادہ مضبوط ہو جائے گی۔ اگر مسلمانوں نے اس ایکم کو خاموشی کے ساتھ منظور کر دیا تو ان کا سیاسی وجود مختصر ہے ہی ۶ صد میں کا عدم ہو جائے گا کیونکہ اس قسم کے فیدریشن میں ہندو والیانِ ریاست کی اکثریت ہو رہی اور وہی حکومت کے سیاہ و سفید کے مالک ہوں گے۔ اگر دولتِ برطانیہ کے مفاد کا سوال درپیش ہو گا تو وہ حکومت انگلستان کا ساتھ دیں گے۔ لیکن جہاں تک تک کے امور فنی نظر و فتن کا تعلق ہے وہ ہندوؤں کا سلطنت اور اقتدار قائم رکھیں گے باقاعدہ لیگر یہ ایکم برطانوی حکومت اور ہندو مندوستان کے درمیان ایک قسم کی معاہدت ہے یعنی اگر تم پر اقتدار ہندوستان میں قائم رکھو تو میں تمہیں ایک ایسی حکومت قائم کرنے میں مدد دوں گا، جس میں تھارا (یعنی ہندوؤں کا) غلبہ ہو گا۔ لہذا اگر برطانوی ہندوستان کے تمام صوبے سے حقیقتاً خود مختار ریاستوں کی صورت اختبار نہ کر لیں تو پھر فیدریشن میں والیانِ ریاست کی شرکت کا مطلب صرف اس قدر ہو سکتا ہے کہ انگریز مدربین اپنے اختیارات سے دست بردار ہوئے بغیر نہایت چالاکی کے ساتھ تمام جماعتوں کو خوش کر دینا چاہیتے ہیں مسلمانوں کو فقط فیدریشن سے ہندوؤں کو مرکز میں اکٹھیتے اور انگریز حاصلیاں سلطنت کو خواہ دہ ٹوڑی پڑتی ہے ہرل یا مزدور پاری میں سے حقیقی اختیارات کی قوت سے ہندوستان میں ہندو ریاستوں کی تعداد اسلامی ریاستوں سے کہیں زیادہ ہے۔ لہذا یہ دیکھنا باقی ہے کہ مسلمانوں کا یہ مطالبہ کہ انہیں ہر کڑی فیدر ل ہبی میں ۲۳ فیصدی نشتبی حاصل ہوں اسی ایک ایوان یا ایوانات میں کیونکہ پر ایکا جائے گا جو دیسی ریاستوں اور برطانوی ہندوستان دونوں کے خاندانوں پر مشتمل ہوں گے۔ میں سمجھتا ہوں کہ مسلمان مندوہ میں فیدر ل حکومت کے اس مفہوم کا چھپی طرح سمجھتے ہیں جیسا کہ راونڈ میل کا نفرنس میں اس پر عبور و خوض ہو رہا ہے ابھی آں انڈیا فیدریشن میں مسلمانوں کی نیابت کا مسئلہ میں نہیں آیا۔ الجہة رائٹر سے مختصر ایڈ

اطلاع مرصل ہوئی ہے کہ اس وقت جو فرٹ مپیں ہوتی ہے اس میں دریا رزوں کی سفارش کی گئی ہے جن میں برطانوی ہند اور دیسی ریاستوں کے خاندانے شرکیک ہوں گے لیکن ان کی تعداد کے مٹے پر اس وقت بحث ہوگی جب کبھی ان عنوانات پر غور کرے گی جن کو ابھی سب کمیٹی کے ذمے نہیں کیا گیا۔ میری رائے میں ناساب کا سوال نہایت اہم ہے اور بہتر ہوتا کہ ابھی کی سیاست ترکیبی کے ساتھ اس پر بھی بحث ہو جاتی۔

میرے نزدیک سب سے بہتر صورت یہ تھی کہ ابتداء میں فیدریشن صرف برطانوی علاقے تک محدود ہوتی۔ کسی ایسی فیدرل اسٹیم سے بھی جو استبداد اور جمہوریت کے ناپاک اتحاد پر مبنی ہو۔ سوائے اس کے اور کوئی تیجہ مرتب نہیں ہو سکتا کہ برطانوی ہندوستان بدستور و حدتی حکومت کا تحفظ مشتی بنا رہے ہے۔ یہ وحدتی حکومت، ممکن ہے کہ انگریز دُل کے لئے مفید ہو اور دایانِ ریاست اور اکثریت کے لئے بھی لیکن اس سے مسلمانوں کے لئے فائدے کی کوئی توقع رکھنا بے سود ہے جبکہ کہ انہیں ہندوستان کے گیارہ صوبوں میں سے پانچ میں پورے پورے فاضل "اختیارات" کے ساتھ اکثریت کے حقوق حاصل نہ ہو جائیں اور مرکزی فیدرل اسٹیک کی کل تعداد میں انہیں ۲۳ فیصدی نشتیں نہیں جیسا جہاں تک کہ برطانوی ہند کے صوبوں کے لئے حاکماں (SOVEREIGNS) اختیارات کا تعلق ہے۔ ہزار تھیں فواب بھوپال سراکبر حیدری اور سر جناح گوارڈیہ سر اسر حق بجانب ہے۔ چونکہ اب دایانِ ریاست بھی فیدریشن میں شرکیک ہو رہے ہیں لہذا مرکزی مجلس کے متعلق ہمیں اپنے مطالبے کوئی مشکل میں پیش کرنا چاہیے۔ اب یہ مسئلہ محض برطانوی ہند کی اسٹیک میں ناساب کا نہیں رہ۔ بلکہ اب سوال اُل انڈیا فیدریشن میں مسلمانوں کی خاندانگی کا ہے۔ ہمارا مطالبہ یہ ہونا چاہیے کہ ان اسلامی ریاستوں کے علاوہ جو فیدریشن میں شرکیک ہوں، یہیں تمام فیدریشن میں ایک تھائی نشتیں حاصل ہوں۔

ہندوستان میں فیدرل حکومت قائم کرنے میں ایک بڑی وقت دفاع اور حفاظت

کی ہے شاہی میشن کے ارکان نے اس مسئلہ پر بحث کرتے ہوئے تمام تقاضوں کو پیش نظر رکھ لیا ہے تاکہ جگنی نظم و نسق کی بائگ ہمیشہ دولت برطانیہ کے ہاتھ میں رہے۔ انہوں نے لکھا ہے:-

”ہندوستان اور برطانیہ کا تعلق کچھ ایسا ہے کہ ہندوستان کے مسئلہ دنایع کو نہاب نہ مستقبل قریب میں محض ہندوستانی مسئلہ تصور کیا جاسکتا ہے فائی عساکر کا نظم و نسق ہمیشہ نابین سلطنت کے ہاتھوں میں رہنا چاہیے۔“

کیا اس سے یہ نیجہ اخذ کرنا چاہیے کہ جب تک برطانوی افواج اور برطانوی افسروں کی مردکے بغیر ہندوستانی اپنی سرحدوں کی حفاظت کے قابل نہ ہو جائیں، برطانوی ہندوستان میں ذمہ دار نہ حکومت قائم نہیں ہو سکتی؟ موجودہ حالت میں اس امر سے انکار کرنا مشکل ہے کہ یہ ذاتی ہندوستان کی آئینی ترقی کی راہ میں ایک رکاوٹ ہے۔ اگر ہر در پورٹ کے اصول کو تدبیح کر دیا جائے کہ جب کبھی ہندوستان کو مزید اختیارات حاصل ہوں ان کا مطلب یہ بھی ہو گا کہ فوجوں کا نظم و نسق ہندوستان کی منتخبہ مجلس وضع قوانین کے ماتحت ہو تو وہ تمام امیدیں جو اس امر سے دا بستہ ہیں کہ مرکزی حکومت بتدریج اس منزل کی طرف بڑھے جس کا اعلان ۲۰ اگست ۱۹۱۶ء میں ہوا تھا۔ معرض خطیر میں آجائے گی اپنے بیان کی مزید تائید کے لئے ارکان میشن نے اسکے چل کر اس پر خاص زور دیا ہے کہ ہندوستان میں مختلف ڈاہمب اور مختلف نسلوں کے درمیان، جن کی صلاحیتیں اور قویں ایک دوسرے سے بالکل جدا گانہ ہیں، ایک تصادم رونما ہے۔ پھر یہ کہہ کر اس نئے کو اور بھی زیادہ پچیدہ بنانے کی کوشش کی ہے کہ:-

”یقینت کہ ہمارے عام اور موجود الفاظ میں ہندوستانی ایک قوم نہیں ہیں۔ اور بھی عیاں ہو جاتی ہے۔ جب ہم یہو یقینت ہیں کہ ہندوستان کی جنگجو قوتوں اور دوسری نسلوں میں کس قدر فرق موجود ہے۔“

اس مسئلے کے ان پہلوں پر زور دینے کا مقصد یہ ہے کہ انگریز صرف بیرونی حلول ہی سے ہندوستان کی حفاظت نہیں کر رہے ہیں بلکہ وہ اس کے اندر دنی امن و مسکون کے بھی غیر جانبدار محافظت ہیں۔ بہر حال فائدہ ریش میں جیسا کہ میں اس کا مطلب سمجھتا ہوں۔ اس مسئلے کا صرف ایک سلسلہ باقی رہ جائے گا۔ یعنی ہندوستان کے خارجی تحفظ کا جو بجا تھا علاوہ، جو ہندوستان کے اندر دنی امن و مسکون کے لئے ناگریز ہیں ہندوستان کی فیڈرل کانگریس صوبہ سرحد میں ایک طاقتور سرحدی شکر تعین کر سکتی ہے جس میں ہر صوبے کے سپاہی شامل ہوں گے اور جن کی قیادت ہر ملت کے آزمودہ کارافروں کے ہاتھ میں ہو گی۔ مجھے اس امر کا بخوبی احساس ہے کہ ہندوستان میں قابل فوجی افسر موجود نہیں اور یہی چیز ہے جس سے فائدہ اٹھا کر اراکین کیش پر کہتے ہیں کہ افواج کا نظم و نرت دولت برطانیہ کے ہاتھوں میں ہونا چاہئے۔ لیکن میں اس کے متعلق انہی کی روپرٹے اتفاقاً پیش کروں گا جس سے خداون کا یہ اندازہ قابل اعتراض نظر آتا ہے۔

”اس وقت کوئی ہندوستانی جسے ہک سعفتم کی طرف سے کیش طاہر اونچے ہوئے پر خواہ نہیں ہندوستانی کپتانوں کی کل تعداد ۳۶۹ ہے جن میں سے ۲۵۰ معمول رجمنٹوں میں ہم کرتے ہیں ان میں سے بعض کی عمر اس قدر زیادہ ہے اگر وہ ضروری امتحانات میں کامیاب ہو جائیں تو بھی انہیں اس سے اونچا عہدہ حاصل نہیں ہو سکے گا۔ ان کا اکثر حصہ سینڈھرست نہیں کیا۔ بلکہ انہیں جنگ غلیم میں کیش طاہما۔ اب یہ خواہیں کہ صورت حالات میں تغیر پیدا کیا جائے، کس قدر سچی کیروں نہ ہواد۔ اس کے لئے کیسی مخلصانہ کوشش کیوں نہ کی جائے وہ شرائط جن کو اسکین کیتی نہیں جس کے صدر اور فوجی سیکرٹری کے علاوہ تمام اراکین ہندوستانی تھے (نهایت مرث طریق پران الفاظ میں جمع کر دیا ہے)۔

”ترقی اس پر مخصوص نہیں کہ ہر مرحلے پر کامیابی حاصل ہو اور جنگی تابیت بدستور

قام رہنے خاہر ہے کہ اس سے ترقی کی رفتار لازماً سُست رہے گی۔ موجودہ ہندوستانی افسوس میں ہمدوں پر کام کرتے ہیں اور ان کا تجربہ محدود ہے۔ لہذا یہ ممکن نہیں کہ وہ ایک قلیل عرصہ کے اندر اعلیٰ مراتب حاصل کر لیں جب تک ہندوستانی امیدواروں کی قلیل جماعت میں اضافہ ہو جائے اور ہم اس اضافے کے ول سے خاہشند ہیں جب تک ہندوستان کی ایک کافی تعداد اس قدر تجربہ اور ثبات حاصل نہ کر لے کہ جس سے سب نہیں تو کم از کم کچھ رحمتوں کے تمام افسوس ہندوستانی ہوں جب تک یہ جنین علاً اس آزمائش میں کامیاب نہ ہو جائیں جو ان کی قابلیت کا اندازہ کرنے کا ایک ہی ذریعہ ہے۔ اس وقت تک یہ ممکن نہ ہو کا کہ فوج کے نظم و نسق کو ہندوستانیوں کے ذمے پرد کر دیا جائے۔ اور یہ عمل اس حد تک پہنچ جائے کہ ساری فوج کلیتہ ہندوستانی ہو جا۔

اب میں یہ اعتراض کرنے کی جملات کروں گا کہ اس صورت حالات کا ذمہ دار کون ہے؟ اس کی وجہ بخاری جنگجو قوموں کی کوئی فطری خواہی ہے یا فوجی تعلیم کی سمت رفتار ہماری جنگجو قوموں کی صلاحیت سلم ہے۔ البتہ یہ ممکن ہے کہ بہ نسبت تعلیم کے درستے شجوں کے جنگی تعلیم کا عمل سُست ہو۔ میں عسکریات کا ماہر نہیں، لیکن عام ادمی کی حیثیت سے کہہ سکتا ہوں کہ اس دلیل کو جس انداز سے پیش کیا گیا ہے اس کا یہ مطلب ہے کہ یہ مل ہمیشہ جاری رہے گا۔ گویا ہندوستان کی غلامی کبھی ختم نہ ہوگی۔ لہذا ضروری ہے کہ نہ رہ رپورٹ کی تجویز کے مطابق سرحدی افواج کا نظم و نسق ایک دفاعی کمیٹی کے ذمے کر دیا جائے اور اس کے ارکان کا فیصلہ باہمی تصفیہ سے ہو۔

ایک عجیب بات یہ ہے کہ سامن رپورٹ میں ہندوستان کی بری سرحدوں کو تو غیر عمل اہمیت دی گئی ہے لیکن اس کے بھرپر تحقیق کے تعلق صرف سرہری اشارات کئے گئے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ہندوستان کے موجودہ حاکم اس کے غیر محظوظ سواحل کی

وجہ سے اس پر قابض ہرستے تھے ایک آزادا و خود مختار ہندوستان کے لئے ازیں ضروری ہے کہ وہ خشکی کی بجائے اپنی بحری سرحدوں کی زیادہ حفاظت کرے۔

مجھے یقین ہے کہ اگر فیدرل ریاست مقرر ہو گئی تو مسلم فیدرل ریاستیں ہندوستان کے تحفظ کی خاطر ایک غیر جانبدار ہندوستانی فوج کے قیام کے لئے جو خشکی اور سمندر دونوں پر مقیون ہو، ہر قسم کی مدد دینے پر آمادہ ہوں گے۔ مغلوں کے زمانے میں اس قسم کے غیر جانبدار عساکر واقعۃ موجود تھے۔ بلکہ اکبر کے زمانے میں قوانین تمام سرحدی انواج کے افسر ہندو ہی تھے۔ میں وثوق سے کہہ سکتا ہوں کہ اگر فیدرل نظام حکومت میں ایک ہے غیر جانبدار ہندوستانی شکر قائم ہماقتوں سے مسلمانوں کے جذباتِ حب اوطنی اور زیادہ توی ہر جائیں گے اور اس بدھنی کا بھی ازالہ ہو جائے گا کہ اگر باہر سے حملہ ہرا تو مسلمانان ہندوستان اپنے ہم مذہبوں کے ساتھ مل جائیں گے۔

میں نے مختصرًا اس امر کی وضاحت کروی ہے کہ ہندوستان کے دو آئینی مسلوں سے متعلق ہم مسلمانوں کو کیا طرزِ عمل اختیار کرنا چاہیے؟ ہمارا سب سے بڑا مطلب یہ ہے کہ فرقہ دارانہ مسائل کے مستقل تصفیہ کے لئے برطانوی ہندوستان میں صوبوں کی تقسیم اذسر فو ہو جائے۔ لیکن اگر مسلمانوں کا مطالیبِ مسترد کر دیا جائے تو پھر میں نہایت شدود مر کے ساتھ ان مطالبات کی تائید کروں گا جن کا اعلان آل انڈیا مسلم کانفرنس اور آل انڈیا مسلم یگ میں بار بار کیا گیا ہے۔ مسلمانان ہندوستان کی ایسی آئینی تبدیلی کو قبول کرنے پر آمادہ نہیں ہوں گے۔ جس کے ماتحت وہ بنگال اور پنجاب میں جدا کا نہ انتخابات کے ذریعے اپنی اکثریت حاصل نہ کر سکیں یا مرکزوی مجلس میں انہیں ۳۲ فی صدی نشیں نہ مل جائیں۔ اب تک مسلمانوں کے سیاسی رہنماؤں و گروہوں میں گرچکے ہیں۔ پہلا گروہ کو ہم تو کامسترد شدہ یشاں ہے جسے قویت ہند کے غلط تصور پر مرتب کیا گیا تھا۔ اور جس کے ماتحت مسلمان ان تمام مواقع سے محروم رہ جائے ہیں کہ وہ اس ملک میں کوئی سیاسی طاقت

پیدا کر سکیں۔ دوسرے گھنٹہ پنجاب کی نام نہاد دیا تھی آبادی کی خاطر اسلامی اتحاد و اتفاق کی وہ نام اقتدار اور ایجاد قربانی ہے جس کا انہلہار ایک ایسی تجویز میں ہوا ہے جس سے پنجاب کے مسلمان اقلیت میں رہ جاتے ہیں۔ یہ ایک کافر ضمیم ہے کہ وہ میثاق اور تجویز دونوں کی مذمت کرے۔

سامنے روپرٹ نے مسلمانوں کے ساتھ ایک بہت بڑی نا انصافی کی ہے اور وہ یہ کہ انہوں نے بیکال اور پنجاب میں ان کے لئے ایعنی اکثریت کی سفارش نہیں کی۔ اس کا مطالبہ یہ ہے کہ مسلمان یا تو میثاق لکھنؤ کے پابند رہیں یا مخلوط انتخابات کو اختیار کر لیں۔ حکومت ہند نے سامنے روپرٹ کے متعلق بجای رداشت بھیجی ہے اس میں اس امر کا اعتراض کیا گیا ہے کہ روپرٹ کی اشاعت کے بعد مسلمانوں نے ان دونوں تجویزوں میں سے کسی ایک کو بھی پسند نہیں کیا۔ یادداشت میں لکھا ہے کہ مسلمانوں کی شکایت بجا ہے کہ انہیں بیکال اور پنجاب میں تناسب آبادی کے لحاظ سے نمائندگی کا حق کیوں نہیں دیا گیا۔ محض یہ امر کہ انہیں دوسرے صوبوں میں پانگ حاصل ہے۔ اس نقصان کی تلافی نہیں کرتا بلکہ تعجب خیز بات یہ ہے کہ اس یادداشت میں بھی مسلمانوں کے ساتھ انصاف کرنے کی کوشش نہیں کی گئی۔ ہمہاں تک پنجاب کا تعلق ہے۔ حکومت ہند نے بھی اسی نہایت احتیاط سے تیار کی ہوئی "متوازن ایکیم" کی حیات کی ہے جس کو پنجاب کو نسل کے سرکاری ممبروں نے مرتب کیا تھا اور جس کے ماتحت مسلمانان پنجاب کو پوری مجلس میں صرف ۹۹ فی صدی نشستیں ملتی ہیں اور ہندوار سکھ ارکین پر صرف دو کی اکثریت حاصل ہوتی ہے۔ ظاہر ہے کہ پنجاب کی شال بجائے خود اس قدر فیصلہ کن ہے کہ اس کے بعد کچھ کہنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی مسلمانان پنجاب کسی ایسی ایکیم کو تیڈ نہیں کر سکیں گے جس کی رو سے انہیں پوری مجلس میں قطعی اکثریت حاصل نہ ہو جائے۔ بہرحال لارڈ آرڈن اور ان کی حکومت کو اس امر سے اتفاق ہے کہ جب تک حق رائے ہندگی اس قدر وسیع نہ ہو جائے کہ ہر ملت کا تناسب آبادی

واضح طور پر اس کے نمائندوں سے ظاہر ہر سکے۔ ادھب تک تمام مسلمان بالاتفاق بلئے جگہ اکاذ نمائندگی کے حق سے دست بھارنا ہو جائیں ہندوستان کی اقلیتیں اس امر کی مجاز ہوں گی کفر قم والان انتخابات کو قائم رکھیں۔ لیکن میری سمجھ میں نہیں آتا کہ جب تک حکومت ہند کے نزدیک مسلمانوں کی شکایت بجا ہے تو اسے اتنی جڑات کیوں نہیں ہرئی کروہ پنجاب اور بنگال میں مسلمانوں کے لئے آئینی اکثریت کی سفارش کرتی۔

مسلمانان ہندوستان کو کسی ایسی تبدیلی سے بھی اتفاق نہیں ہو گا جس کے ماتحت سندھ کو ایک علیحدہ صوبہ نہ کر دیا جائے۔ یا شمال مغربی سرحدی صوبے کا سیاسی درجہ وی نہ ہو جائے جو ہندوستان کے دوسرے صوبوں کا ہے۔ سندھ اور بلوچستان کو ملا کر ایک نیا صوبہ قائم کر دینا چاہیے۔ احاطہ بھبھی اور سندھ میں کوئی چیز بھی تو مشترک نہیں۔ ارکانِ کیش کو بھی اعتراض ہے کہ اہل سندھ کی زندگی اور ان کا تدن عراق اور عرب سے مشابہ ہے اُن کو ہندوستان سے امشور اسلامی بخرا فی وان مسعودی نے آج سے بہت پہلے عرب اور سندھ کی اسی باہمی مشاہدت کی طرف اشارہ کر دیا تھا۔ مسعودی نے لکھا ہے کہ سندھ وہ ملک ہے جو حملتِ اسلامی سے قریب تر ہے "سب سے پہلے اموی خلیفہ کا قول تھا کہ مصر کی پشت افریقہ کی جانب ہے اور منہ عرب کی جانب میں اس برد و بدل کے ساتھ یہی کچھ سندھ کے متعلق بھی کہا جا سکتا ہے سندھ کی پٹی ہندوستان کی طرف ہے اور منہ دس طا ایشیا کی جانب علاوہ ازیں اگر سندھ کے ان زراعتی مسائل جن سے حکومت بھبھی کو مطلق ہدایت نہیں ادا کر سکے بے شمار تجارتی صلاحیتوں کا لحاظ رکھ دیا جائے اس لئے کہ کراچی بڑھتے بڑھتے ایک روز لازماً ہندوستان کا دروسرا دارالسلطنت بن جائے گا تو صاف نظر آتا ہے کہ اس کو احاطہ بھبھی سے ملتی رکھنا مصلحت اندیشی سے کس قدر دُور ہے۔ بے شک اس وقت بھبھی کا درویہ دوستاز ہے لیکن ممکن ہے کہ وہ کل ہی اس کا حریف بن جائے۔ کہا جاتا ہے کہ اس راہ میں کچھ مالی شکلات حالیں۔ ابھی تک اس کے متعلق کوئی مستند بیان

میری نظر سے نہیں گزرا۔ لیکن فرض کر لیجئے کہ اس قسم کی مشکلات موجود ہیں۔ اس کے یہ معنی تو نہیں کہ حکومت ہند ایسا صوبے کو اپنی آزادانہ ترقی کی جدوجہد میں عارضی طور پر مدد نہ ملے۔ دہشتگردی صورت، سویہ امر نہایت انسوس ناک ہے کہ ارکان کیش نے علاوہ اس امر سے انکار کر دیا ہے کہ اس صوبے کے باخندوں کو بھی اصلاحات کا حق حاصل ہے ان کی سفارشات برے (BRA) کیتی ہے جبکہ میں ابودہ جس کو نسل کی تجویز پیش کرتے ہیں وہ یہیف کنش کی مطلق الغافی کے لئے مخفی ایک آڑ کا کام دے گی۔ افغانوں کا یہ پیدائشی حق ہے کہ وہ سکریٹ روشن کر سکیں مخفی اس لئے سلب کر دیا گیا ہے کہ وہ ایک بار خانے میں رہتے ہیں، ارکان کیش کی یہ دلیل کسی قدر بھی بیان کیوں نہ ہواں سے کسی جماعت کا اطمینان نہیں ہو سکتا۔ سیاسی اصلاحات کی شان راشنی کی سی ہے نہ کہ آگ کی۔ اور ہمارا فرض ہے کہ ہم تمام انسانوں کو یہ روشنی پہنچائیں خواہ وہ خانہ بارود میں رہتے ہوں یا کوئی کی کان میں۔ افغان ایک بہادر اور ذہن قوم ہے۔ وہ اپنے مقاصد کے لئے ہر قسم کی تکلیف برداشت کر سکتے ہیں۔ وہ ہر ایسی کوشش کی شدت سے مزاحمت کریں گے جو ان کو آزادانہ ترقی کے حق سے روک دے۔ ان لوگوں کو مظہن رکھنا ہندوستان اور انگلستان دونوں کے لئے مفید ہے۔ گذشتہ ایام میں اسی بقدمت صوبے میں جو امناک واقعات پیش آچکے ہیں، وہ مخفی اس امیازی اور غیر ہمدردانہ سلوک کا قیصر ہیں جو ہندوستان میں اصول حکومت خود احیادی کے نفاذ سے لے کر تک اس سے روا رکھا گیا ہے مجھے ایڈز ہے کہ برطانوی مدربین صحیح حالات کا اندازہ کرنے میں غلطی نہیں کریں گے۔ اور وہ اپنے آپ کو اس فریب میں مبتلا نہیں رکھیں گے اس صوبہ میں جو کچھ پیش آ رہا ہے خارجی اثرات کا نتیجہ ہے۔

حکومت ہند نے اپنی یادداشت میں صوبہ سرحد کے لئے جن اصلاحات کی سفارش کی ہے وہ ناکافی ہیں۔ یہ شک ان کا دائروں کیش کی سفارشات سے دیکھ ہے کیونکہ

اس میں ایک طرح کی منتخب کونسل اور نئم منتخب کا بینہ کی تحریز کی گئی ہے لیکن حکومت ہند نے بھی اس صورتے کو وہ سیاسی درجہ نہیں دیا جو دوسرے صوبوں کو حاصل ہے۔ حالانکہ افغان جنتاً اس بات کے کہیں زیادہ اہل ہیں کہ ہندوستان کے دوسرے باشندوں کی نسبت جمہوری ادارات میں حصہ لیں۔

میرا خیال ہے کہ اب مجھے رائڈنگ سپل کانفرنس کے متعلق چند سربری اشارات کر دینے چاہیں۔ ذاتی طور پر مجھے اس کانفرنس سے کوئی امید وابستہ نہیں۔ البتہ یہ ضرور تصور کیا جاتا ہے کہ فرقہ ماراٹ رزمگاہ سے دور ایک بدلتی ہرلئی فضایں لوگ کہیں زیادہ ہوش نہیں سے کام لیں گے۔ لیکن انہوں سے کہنا پڑتا ہے کہ واقعات اس کے باطل بر عکس ہیں حقیقت یہ ہے کہ فرقہ داراز مسائل پر جو بحث لذن میں ہرلئی ہے اس سے مسلمانوں اور مہمندوں کا تدریجی اختلاف اور بھی زیادہ واضح ہو گیا ہے۔ یاں ہم وزیرعظم انگلستان کو اس امر سے بخادر ہے کہ ہندوستان کا مشکل میں الاقوامی ہے، قومی نہیں۔ انہوں نے کہا ہے کہ یہ ایک دشوار بات ہو گی کہ میری حکومت پارلیمنٹ کے سامنے جدالگاہ انتخابات کی تعداد یہ پیش کرے۔ اس لئے کہ خلود انتخابات انگریزی جذبات جمہوریت پسندی کے زیادہ قریب ہیں۔ انہوں نے اس امر پر غور نہیں کیا کہ ایک ایسے ملک میں جہاں متعدد قریب آباد ہوں۔ برطانوی جمہوریت کی صورت قائم نہیں ہو سکتی۔ ہننا تو یہ چاہیے کہ اس مسئلے کو جبرا فیاں اصل پر حل کیا جائے جدالگاہ انتخابات کو قائم رکھنا اس کا کوئی مددہ بدل نہیں ہے مجھے یہ بھی امید نہیں کہ اقلیتوں کی سب کمی کسی صحیح نتیجے پر پہنچے۔ آخر الامر سارا مسئلہ برطانوی پارلیمنٹ میں مش ہو گا۔ ہمیں امید ہے کہ انگریز قوم کے باقاعدہ نظر ناٹدے اس مسئلے کو محض سطحانہ نظر دوں سے نہیں دیکھیں گے جیسا کہ اب تک ہندوستان کے اکثر ارباب سیاست نے کیا ہے بلکہ ان کی نکاہیں اس معاملہ کی تہہ بک پہنچ جائیں گی اور وہ محسوس کر لیں گے کہ ہندوستان کے اندر امن و سکون کے قیام کا طرفی کیا ہے۔ ہر دوہ دستور جو اس تصور پر مبنی ہو گا کہ ہندوستان

میں ایک ہی قوم بنتی ہے، یا جس کا مقصد یہ ہو کہ یہاں ان اصولوں کا نفاذ کیا جائے جو برطانیہ کے جذباتِ جمہوریت پسندی کا نتیجہ ہیں۔ اس کا مطلب صرف اسی قدر ہر سکتا ہے کہ ہندوستان کو نادانستہ خانہ جگی کے لئے تیار کیا جائے۔ جہاں تک میری سمجھ کام کرتی ہے اس تک میں اس وقت تک امن و سکون قائم نہیں ہو سکتا۔ جب تک اس امر کو تسلیم نہ کر لیا جائے کہ ہندوستان کی ہر ہلت کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ ماہنی سے اپنا رشتہ منقطع کئے بغیر جدید اصولوں پر آزادی کے ساتھ ترقی کرے۔

مجھے یہ دیکھ کر مُسرت ہوئی ہے کہ ہمارے مسلمان مندوہین کو اس مسئلے کے صحیح حل کی امیت کا پورا پورا احساس ہے۔ جس کو ہم نے ہندوستان کا بین الاقوامی مسئلہ کہا ہے ان کا یہ اصرار بالکل بجا ہے کہ مرکزی حکومت میں ذمہ داری کا مسئلہ طے کرنے سے پہلے فرقہ والوں تباہیات کا تصفیہ ہو جانا ضروری ہے کہ کسی مسلمان سیاسی رہنماؤں کا اس طعن آمیز لفظ ایسی فرقہ داری کا مطلق خیال نہیں کرنا چاہیئے جسے ہندو محض پر پیگنڈے کی خاطر استعمال کر رہے ہیں تاکہ بقول وزیر عظم وہ انگلستان کے جذباتِ جمہوریت پسند سے فاہدواٹھا سکیں۔ اور انگریز پسندوستان میں ایک ایسی صورت حالات فرض کر لیں جو داقعۃ موجود نہیں اس وقت بڑے بڑے مفاد خطرے میں پڑے ہیں۔ ہماری تعداد سات کروڑ ہے اور ہم ہندوستان کی نسبت کہیں زیادہ یک رنگ قوم ہیں۔ بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ اگر ہندوستان میں کوئی قوم بنتی ہے تو وہ صرف مسلمان ہی ہے اگرچہ ہندو ہر بات میں ہم سے آگے ہیں۔ لیکن اب بھی ان کو وہ یک ننگی حاصل نہیں ہری ہو ایک قوم بننے کے لئے ناگزیر ہے جو اسلام نے اخنواد آپ کو عطا کی ہے۔ بیشک ہندو اس امر کے لئے مضطرب ہیں کہ وہ ایک ہی قوم بن جائیں لگر قوموں کی ترکیب گویا ایک نئی نئی تندگی میں قدم رکھنے ہے۔ اور جہاں تک ہندوؤں کا تعلق ہے ضروری ہے کہ وہ اپنے تمام نظامِ معاشرت کو یک قلم بدل دیں۔ ایسے ہی مسلمان رہنماؤں وار باب سیاست کا اس بطيغ مگر معاملہ انگریز دلیل سے بھی

متاثر نہیں ہونا چاہئے کہ ترک، ایران اور دوسرے اسلامی ممالک قوم پندی کے اصولوں پر گامزد ہیں۔ مسلمانانِ ہندوستان کی حالت ان سے بالکل مختلف ہے۔ ان ممالک کی کساری آبادی تقریباً مسلمانوں کی ہے اور جو اقلیتیں باقی رہ جاتی ہیں۔ ان کا تعلق، باصطلاحِ قرآنی اہل کتاب سے ہے مسلمانوں اور اہل کتاب کے درمیان کوئی معاشرتی دیوار حائل نہیں۔ اگر کوئی یہودی، یہودی یا زرتشی (یعنی پارسی) کسی مسلمان کا کھانا چھوڑ لے تو وہ بخس نہیں ہر جاتا۔ شریعتِ اسلامی کی رو سے ان میں باہم مناکحت جائز ہے۔ حقیقت میں یہ وہ اولین قدم تھا جو اسلام نے عملًا استفادہ نوں انسان کی خاطر اٹھایا۔ اس سے ان لوگوں کو حن کا سیاسی نصبِ العین تقریباً ایک ساتھا باہم مل جانے کی دعوت دی۔ قرآنِ پاک کا ارشاد ہے یا اَعْلَمُ اللَّهِ بِكُلِّ شَيْءٍ (یعنی توحید)

سُوَّا عِنْدَنَا ثُمَّ كَيْفَ يَالَّهُ بَاتٌ ہے کہ مسلمان اور عیسائی اقوام کے باہمی جنگ و جدل اور پھر مغرب کی چیڑہ دستیروں نے اس سامنہ کا موقع نہیں دیا کہ دنیلئے اسلام اس آیت کے لامہ تھا معذز کو عمل میں لاتی۔ بہر حال آج بلادِ اسلامیہ میں یہ مقصد اسلامی قویت کی شکل میں پورا ہوا ہے۔

محبی یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ مندویں کی کامیابی کا اندازہ ہرف اس امر سے کر سکتے کہ وہ کافرنز کے غیر مسلم مندویں سے قرارداد وہی کے مطابقات کہاں تک منوالیتے ہیں اگر ان مطابقات کو مسترد کر دیا گی تو ایک نہایت ہی اہم اور عظیم اشان سوال پیدا ہرگز کا ہے وقت ضرورت ہو گی کہ ہندوستان کے مسلمان ایک ہر کوئی آزادانہ سیاسی تدبیم اٹھائیں اگر آپ اپنے مقاصد اور اپنے نصبِ العین پر ماقبل سمجھیگی سے قائم ہیں تو آپ کو اس قسم کے عمل کے لئے تیار رہنا چاہیئے۔ ہمارے سر برآ در وہ لوگوں نے کافی خود دغونے سے کام یا ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک حد تک یہ انہیں کے غورہ فکر کا فیج ہے کہ ہم لوگ ان قرتوں سے آشنا ہوئے ہیں جو ہندوستان کے اندر اور اس کے باہر سجا رہی

اُینہ قسمتوں کی شکیل میں کارفرمائیں۔ لیکن میں آپ سے اس تدریج پوچھتا ہوں کہ کیا اسی غرور  
نگرنے ہم میں اتنی قابلیت پیدا کر دی ہے کہ اگر مستقبل قریب میں ضرورت آئے تو ہم  
اپنے آپ کو اس قسم کے عمل کے لئے تیار پائیں جو حالات کے مقامی ہو۔ مجھے آپ سے  
 بلا تکلف کہہ دیتا چاہیے کہ ہندوستان کے مسلمان اس وقت دو علاقوں کا شکار ہو رہے ہیں میں  
 پہلا عارضہ یہ ہے کہ مسلم خصیتوں کا وجود نہیں۔ مردیکم ہیں اور لارڈ اردن کی تشخیص بالکل  
 صحیح تھی جب انہوں نے علی گڑھ یونیورسٹی میں یہ خیال ظاہر کیا تھا کہ ملت اسلامیہ نے  
 کوئی ہر منہا پیدا نہیں کیا۔ رہنماؤں سے میرا مطلب وہ افراد ہیں جن کو اعتماد ایزدی یا  
 اپنے ویسیع تحریرات کی بدولت ایک طرف یہ ادراک حاصل ہو کہ اسلامی تعلیمات کی روح  
 اور اس کی تقدیر کیا ہے۔ دوسری طرف ان میں یہ صلاحیت موجود ہو کہ وہ جدید حدادت کی  
 رفتار کا اندازہ صحت کے ساتھ کر سکیں۔ یہی لوگ ہیں جن پر کسی قوم کی قوت عمل کا انحصار  
 ہوتا ہے دوسرامیں جو مسلمانوں کے اندر ٹھہر کر رکھا ہے۔ یہ ہے کہ ان میں اعتماد کا مادہ  
 باقی نہیں رہا۔ یہی وجہ ہے کہ آج متحدة افراد اور متعدد جماعتوں الگ الگ را ہر ہی پر  
 کامزن ہیں اور اس سے قوم کے عام اذکار اور اس کی عام سرگرمیوں پر کوئی اثر نہیں  
 پڑتا جو حریز عمل ہم نے فرمہب میں اختیار کر رکھا ہے، اب وہی سیاست میں ہر گیا  
 ہے۔ لیکن مذہبی فرقہ بندیوں سے آنانقصان نہیں پہنچتا۔ کیونکہ ان سے کم از کم آنا ترکماں  
 ہوتا ہے کہ ہمیں اس اصول سے دل سچی ہے جس پر ہماری تحریک کا انحصار ہے مزیدوں  
 یہ اصول اس قدر وسیع ہے کہ کسی فرقے کو اس قدر جگات نہیں ہر سکتی کہ وہ اسلام کی  
 حدود ہی سے باہر نکل جائے۔ بر عکس اس کے اگر سیاسی زندگی میں اختلافات کو جائز رکھا گیا  
 بالخصوص اس وقت جب مفاد ملت کی خاطر اتحاد عمل کی ضرورت ہے۔ تو اس کا نتیجہ  
 سوال کے اور کچھ نہیں ہو گا۔ لہذا سوال یہ ہے کہ ان دونوں امراض کے علاج کی صورت  
 کیا ہے؟ اول الذکر کا مدارک ہمارے ہاتھ میں نہیں ہے۔ البتہ جہاں تک دوسری جباری

کا تعلق ہے، میرا خیال ہے کہ ہم اس کا دفعہ کر سکتے ہیں۔ میں نے اسی مرضنوع پر ایک خاص رائے قائم کر رکھی ہے۔ لیکن بہتر ہو گا کہ میں اس وقت تک اس کا اظہار نہ کروں جب تک کہ ایسی صورت حالات پیدا نہ ہو جائے، جس کا خطہ ہے، خدا نخواستہ اگر ایسا ہوا تو تمام سفر برآورڈ مسلمانوں کا خواہ ان کے خیالات کچھ بھی ہوں، فرض ہو گا کہ وہ ایک جگہ جمع ہوں اور صرف مسلمانوں کے لئے کوئی راہ عمل پیش کریں، میں نے اس امر کا تذکرہ صرف اس لئے کر دیا ہے کہ آپ نہایت سنجیدگی کے ساتھ اس پر غور کریں۔

حضرات مجھے جو کچھ عرض کرنا تھا کہ حکما، اُخريں میں صرف آتنا عرض کروں گا کہ مسلمانوں میں اس وقت اپنی زندگی کے سب نازک دور میں سے گزر رہے ہیں، اس کے لئے کامل تنظیم اور اتحاد عزائم و مقاصد کی ضرورت ہے۔ ہمارے ملی وجہ کی بقا اور ہندوستان کا مفاد صرف اسی امر سے وابستہ ہے۔ ہندوستان کی سیاسی غلامی تمام ایشیا کے لئے لامتناہی مصائب کا سرحد پڑتے ہے۔ اس نے مشرقی کی روح کو کھنڈالا ہے اور اسے اٹھاڑات کی اس مسترت سے محروم کر دیا ہے، جس کی بدولت کبھی اس میں ایک بلند اور شاندار مدنظر پیدا نہ ہوتا۔ ہم پر ایک فرض ہندوستان کی طرف سے عامہ ہرتا ہے جو ہمارا وطن ہے اور جس میں ہمیں جینا اور سرنا ہے۔ اور ایک فرض ایشیا بانجھ صورص اسلامی ایشیا کی جانب سے۔ اور چونکہ ایشیا کے دوسرے اسلامی ممالک کی نسبت ایک ہی عکس میں سات کرڈ مسلمانوں کی موجودگی اسلام کے لئے ایک بیش بہادر یا ہے۔ ہذا ہمیں چاہیے کہ ہم ہندوستان کے مسئلے پر بعض اسلامی زاویہ نگہ ہی سے نہیں بلکہ ہندی مسلمانوں کے نقطہ نظر سے بھی غور کریں۔ ایشیا اور ہندوستان کی طرف سے ہم پر جو فرائض عامہ ہوتے ہیں، ان کی بجا اوری اس وقت تک ممکن نہیں جب تک ہم ارادوں کو ایک مخصوص مقصد پر جمع نہیں کر لیں گے۔ اگر آپ ہندوستان کی دوسری ملتوں کے درمیان اپنا وجود قائم رکھنا چاہتے ہیں تو آپ کے لئے سوائے اس کے اور کوئی چارہ کا رہ نہیں، ہماری

بے نظم اور منتشر حالت کے باعث بہت سے ایسے سیاسی مصالح جو ہماری زندگی کے لئے ناگُوری ہیں، وہ بدن پھیلہ پورے ہیں۔ میں فرقہ واراذ مسائل کے تصفیے سے مایوس نہیں ہوں لیکن میں آپ سے اپنے اساس پوشیدہ نہیں رکھ سکتا کہ موجودہ نازک حالات کے تدارک کے لئے ہماری ملت کو مستقبل قریب ہی میں آزادانہ جدوجہد کرنی پڑے گی لیکن کسی سیاسی طرزِ عمل کے لئے آزادانہ جدوجہد کرنا اسی وقت ممکن ہو سکتا ہے۔ جب پوری قوم اس پرآمدہ ہو۔ اور ان کے تمام عزم اُنم اور ارادے ایک ہی مقصد پر متوجہ ہو جائیں۔ کیا یہ ممکن ہے کہ ہم لوگوں کے اندر بھی وہ اشتراک عزم پیدا ہو جائے جس کا از خود نشود نما ہر تامہ ہے؟ کیوں نہیں فرقہ بندی کی ہر ساری فلسفیات کی قیود سے آزاد ہو جائیں۔ اور اس نصب العین کی روشنی میں جو آپ کی طرف منسوب ہے، اپنے انفرادی اور جماعتی اعمال کی قدر و قیمت کا اندازہ کیجئے۔ خواہ وہ مادی اغراض ہی سے متعلق کیوں نہ ہوں۔

مادیات سے گزر کر روحانیات میں قدم رکھئے۔ مادہ کثرت ہے لیکن روح فرد ہے جیسا ہے، وحدت ہے۔ ایک سبق جو میں نے تاریخ اسلام سے سیکھا ہے، یہ ہے کہ ٹھیک وقت میں اسلام ہی نے مسلمانوں کی زندگی کو قائم رکھا، مسلمانوں نے اسلام کی خلاف نہیں کی۔ اگر آج آپ اپنی لگاہیں پھر اسلام پر جادیں اور اس کے زندگی بخش تخلیق سے شائز ہوں تو آپ کی منتشر اور پرگنہ قویں از سر فوج جمع ہو جائیں گی اور آپ کا وجود ہلاکت پر بادی سے محفوظ ہو جائے گا۔ قرآن مجید کی ایک نہایت معنی خیز آیت یہ ہے کہ ہمکے زر دیک ایک پُردی ملت کی مرت و حیات کا سال ایسا ہی ہے جیسے ایک نفس واحد کا پھر کیا یہ ممکن نہیں کہ ہم مسلمان جو بجا طور پر دعویٰ کر سکتے ہیں کہ ہم یہی تھے جو سب سے پہلے انسانیت کے اس بلند اور ارفع تصور پر عمل پردا ہوئے۔ ایک نفس واحد کی طرح زندہ رہیں جب میں یہ کہتا ہوں کہ مہدوستان کی حالت وہ نہیں جیسی کہ نظر آتی ہے تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ میں کسی شخض کو بیرون میں ڈالنا چاہتا ہوں۔ بہر حال اس کے

صحیح معنی آپ پر اس وقت آئشکارا ہو سکیں گے جب آپ ان کے مشاہدے کے لئے  
ایک صحیح اجتماعی اندازہ اکر لیں گے =

عَلَيْكُمْ أَنفُسُكُمْ لَا يُضِلُّكُمْ مَنْ كُلَّ اذَا هَنَدَ يَتَمُّدُ

---

## خطبہ صدارت

# جوآل انڈیا مسلم کانفرنس کے سالانہ اجلاس

منعقدہ لاہور میں ۲۱ مارچ ۳۲ ع کو پڑھا گیا

حضرات :-

ہندوستان کے مسلمانوں کو سیاسی تقریریں سننے کا اتنا اتفاق ہوا ہے کہ ان کا جلد باز طبقہ تو ایسے بباحثت کوئی مشتبہ نگاموں سے دیکھنے لگا ہے، ان کے نزدیک ہماری یہ کارروائیاں اس قوتِ عمل کو جو روح اسلام میں مضر ہے کمزور کرنے اور بالآخر کچلنے کا کام دیتی ہیں۔ ایک کہتا ہے ”ملک کی موجودہ حالت ہمارے جوش عمل کے لئے تازیز کا حکم رکھتی ہے۔ اور اگر ہمارے رہنماء مسی مسلمانوں کے مخصوص حالات کے پیش نظر کوئی رواہ عمل تعین نہ کر سکے۔ تو ہمارے نوجوان ذوق تلقیہ سے مجبور ہو کر پہنچ کر کتنے کوئی ساتھ کے بھاؤ پر ڈال دیں گے۔ ایک اور صاحب نوجوانی کے مخصوص بنتے تاباہ کو حالات کے ساتھ کہتے ہیں۔ ”عمل کسی تدبیر کا محتاج نہیں، نہ ہی اسے درسی منطق کی جذبہ کے ساتھ کہتے ہیں۔“ عمل کسی تدبیر کا محتاج نہیں، نہ ہی اسے درسی منطق کی ضرورت ہے۔ وہ جب قلب انسانی سے نکل کر کھل فضائیں آتا ہے۔ تو اپنا منطق اپنے ساتھ لاتا ہے۔“ یہ ہے ہمارے نوجوانوں کی موجودہ نفسیاتی کیفیت میں آپ کا

فون ہوں کہ آپ نے ایسے نازک وقت میں مجھ پر اعتماد کیا۔ لیکن ایک ایسے شخص کے انتخاب پر، جو شخص تخلیل پرست ہے اور اپ کو مبارکباد پیش نہیں کر سکتا۔ آپ شاید سمجھتے ہوں کہ ایسے دور میں تخلیل پرست ہی کی صورت ہے بیونکہ بصیرت (RISIM) کے بغیر زندگی کا عال ہے۔ یا شاید آپ کا خیال ہو کہ لندن کا نفرنس کے تجربات کے بعد میں اس منہ صدارت کے لئے زیادہ موزوں ہو گیا ہوں۔ واقعہ کچھ ہی ہو۔ لیکن یاد رکھئے کہ کسی نسب العین کو اس کی عملی قیود سے آزاد کر کے ظاہر کرنا ایک الگ منصب ہے۔ مگر ایسے نصب العین کو زندہ حقیقت میں بدل دینے کی رہنمائی عکرنا بالکل دوسرے کام ہے۔ اب اگر کوئی شخص طبعاً پہلے منصب کے لئے موزوں ہو تو اس کا کام نبتاب آسان ہوتا ہے۔ بیونکہ یہاں ان عملی مشکلات کا سامنا کرنا نہیں پڑتا۔ جو ایک مدبر کو ہر قدم پر پیش آتی ہیں جو شخص پہلے منصب کے ساتھ دوسرے کو تھبی انجام دینا چاہتا ہے۔ اسے ہر لمحظاً ان سب حدود کا الحاظ رکھنا پڑتا ہے جسے پہلی صورت میں وہ نظر انداز کر کے کا عادی ہو چکا ہے۔ ایسا شخص بقیتی سے ایک مستقل ذہنی کشمکش میں متلو رہتا ہے۔ اور بسا اوقات اس پر تناقض بالذات کا الزام بھی ہامہ ہو سکتا ہے۔ ہر کیف میں اس دشوار فرض کو خوشی سے قبول کرتا ہوں۔ اس لئے نہیں کہ اپنے کو اس کا اہل سمجھا ہوں۔ بلکہ اس بنا پر کہ خوش قسمتی سے تمام زیر بحث مسائل اب اس قدر واضح ہو چکے ہیں کہ معاملہ کا انسحصار کسی فرد کی رہنمائی پر نہیں۔ بلکہ تمام انفرادی عزم کی یک جتنی پڑھے سیاست کی جڑ انسان کی روحانی زندگی میں ہوتی ہے۔ میرا عقیدہ ہے کہ اسلام ذاتی لئے کامیاب نہیں ہے بلکہ وہ ایک سوسائٹی ہے یا پھر سوک چرخ (CURCH) میں میں میری دل چسی بھی دراصل اسی وجہ سے ہے۔ اُج کل ہندستان کے اندر سیاسی تصورات جو شکل اختیار کر رہے ہیں۔ وہ آگے چل کر اسلام کی ابدالی ساخت اور فطرت پر غالباً اثر انداز ہوں گے۔ میں یورپ کی وطنیت کا

کا مخالف ہوں اس لئے نہیں کہ اگر اسے ہندوستان میں نشور نہیں پانے کا موقع ملتے، تو  
 مُسلمانوں کو مادی فوائد کم پہنچیں گے میری مخالفت تو اس بنا پر ہے کہ میں اس کے  
 اندر محدود نہ مادپرستی کے بیچ ریکھتا ہوں جو میرے نزدیک انسانیت کے لئے ایک  
 غلطیم ترین خطرہ ہے جب الاطین بالکل طبعی صفت ہے۔ اور انسان کی اخلاقی زندگی  
 میں اس سکھنے پروری جگہ ہے۔ لیکن اصل اہمیت اس کے ایمان، اس کی تہذیب اور اس  
 کی روایات کو حاصل ہے اور میری نظر میں یہی اقدار اس قابل ہیں کہ انسان اُن کے لئے  
 زندہ رہے اور اُن ہی کے لئے مرے۔ نہ زمین کے اس ٹکڑے کے لئے جس سے اُس کی  
 رُوح کو کچھ عارضی ربط پیدا ہو گیا ہے۔ ہندوستان کی بے شمار جماعتیں کے باہمی اختلاف  
 کے تامن ظاہر و پوشیدہ محلات کی بنابری میں یقین رکھتا ہوں کہ یہاں ایک ایسے مربوط کل  
 کی تشکیل کا امکان ہے جس کی وحدت کو اس کا اندر وونی تنوع درہم برہم نہ کر سکے۔  
 قدیم ہندی فکر کے سامنے یہ مسئلہ درمیش تھا کہ ایک دھرم سے اس کی وحدت پر اثر انداز  
 ہوئے بغیر تنوع کیسے پیدا ہو گیا۔ آج یہ مسئلہ اپنی اخلاقی بلندیوں سے اُتر کر کشف سیاسی  
 سطح پر آچکا ہے اور ہمیں اس کی بر عکس صورت کا حل سوچنا ہے۔ یعنی کثرت اپنا مزاج  
 کھوئے بغیر وحدت میں کیسے تبدیل ہو سکتی ہے جہاں تک ہماری بنیادی پالیسی کا تعلق  
 ہے۔ میرے پاس کوئی نئی چیز پیش کرنے کے لئے نہیں ہے۔ اس مسئلہ میں میں آل انڈیا  
 مُسلم گیک کے خطبہ میں اپنے خیالات کا اظہار کر چکا ہوں۔ موجودہ تقریری اور باقی  
 کے علاوہ میرا ارادہ ہے کہ ایک توان جمادات کا صحیح جائزہ لینے میں آپ کی مدد کروں جو  
 گول میز کافرنس کی آخری مباحثت کے ایام میں ہمارے نمائشوں کے متنبہب رویہ کی  
 وجہ سے پیدا ہوئے۔ دوسرے اب جب کلندن کافرنس کے بعد وزیر عظم کی تقریر نے  
 تمام صورت حالات کا جائزہ لینے پر مجبور کیا ہے۔ میں اپنی دانست کے مطابق ایک  
 نئی پالیسی وضع کرنے کی ضرورت کا احساس دلانے کی کوشش کروں گا۔ نمائشوں کی

کارگزاری کی مختصر روحاں سے میں اپنی تقریر کا آغاز کرتا ہوں۔

اقیدت کمیٹی کی دو شنبیں ۲۸ ستمبر اور ۳۰ ستمبر ۱۹۴۷ء کو ہوئیں۔ دونوں مرتقبوں

پر فرقہ وارانہ مسئلہ کو پرائیوریٹ طریق پر سمجھانے کی خاطر مجلس کو ملتوی کرنا پڑا۔

ہما تاگاندھی نے مسلم نمائدوں سے پہلے تو یہ کہا کہ جب تک ڈاکٹر انصاری سے پابندیاں نہ اٹھائی جائیں گی۔ معاملہ آگے نہیں بڑھ سکتا یہاں ناکام ہونے پر انھوں نے

مسلم نمائدوں کو یہ سمجھنے کا موقعہ دیا کہ وہ ذاتی طور مسلمانوں کے مطالبات مان لیں گے اور کامگریں ہندوؤں اور سکھوں کو بھی متفق کرنے کی کوشش کریں گے اگر مسلمانین

شرطیں قبل کر لیں۔ (۱) عام حق رائے ہندگی۔ (۲) اچھوتوں کی نایانگی علیحدہ نہ ہو۔ (۳)

کامگریں کا مکمل آزادی کا مطالبہ۔ ہما تاگاندھی نے کامگریں کے سامنے یہ معاملہ پیش کرنے سے انکار کر دیا اور ہندوؤں اور سکھوں کو راضی کرنے میں وہ کامیاب نہ ہو سکے۔، اکتوبر کو

دو مشہور ہندو رہنماؤں نے یہ تجویز پیش کی کہ سارا معاملہ سات شالوں کے بودھ کے سپر و

کر دیا جائے لیکن ہندو اور سکھ رہنماؤں نے اسے بھی قبل نہ کیا۔ ۸ تاریخ کا قلیل بھی

تیسرا بار بھر مل۔ اس مجلس میں ہما تاگاندھی نے فرقہ وارانہ مصالحت کی ناکامی کا ذمہ دار بیش نگرفت کو قرار دیا۔ سیکونکہ ان کے نزدیک گورنمنٹ نے برٹش انڈیا ٹیلیگیشن

کے لئے ان بوگوں کو منتخب کیا تھا، جو صحیح معنوں میں نمائندگی نہ کر سکتے تھے، مسلم نمائدوں

کی طرف سے سرشیف محروم نے ہما تاگاندھی کی اس بلا وجہ تقید پر اعتراض کیا۔ اوس ان کی

تجادیز کی مخالفت کی۔ مجلس ختم ہوتی۔ اور بیش انتخابِ عام کی وجہ سے ۱۲ نومبر تک

نشست نہ ہو سکی۔ اس دوستان میں ۱۵ اکتوبر سے غیر رسمی باتیں پیش کا سلسلہ شروع ہو گیا تھا اور ان گفتگوؤں کا ایک نیا یا عنصر مرجعی کاربیٹ کی ایکیم متعلقہ پنجاب بھتی۔ یہ سیکم میری آل انڈیا مسلم لیگ کے خطبے میں تجادیز سے کافی مشابہ بھتی۔ اس کا حصل یہ تھا کہ انہاں کو پنجاب سے علیحدہ کر کے باقی حصہ میں مخلوط انتخابات رائج کئے جائیں۔

لیکن ہندو اور سکھ رہنماؤں نے اسے بھی رد کر دیا۔ جو باہر ہجڑ مختار انتخابات کے پنجاب میں مسلم اکثریت کو برداشت نہ کر سکتے تھے۔ ان گفتگوؤں کی ناکامی پر اقلیتوں کے نمائدوں نے جو تقریباً نصف نہر حاوی ہیں۔ آپس میں اقلیتوں کے بائیمی معاهدہ کے امکال کے تعلق مشورہ کرنا شروع کیا۔ ۱۲ نومبر کو سکھوں کے ماسٹرے تمام اقلیتوں نے ایک معاهدہ پر وسحط کئے۔ جو اقلیت کیمی کے آخری اجلاس منعقدہ ۱۳ نومبر کے مرتعہ پر برطانوی فریڈم کو دے دیا گیا۔

غیر سماں گفتگوؤں کا مختصر ساختہ کسی تشریح کا محتاج نہیں۔ یہ ظاہر ہے کہ ہمارے نمائدوں نے فرقہ دارانہ مصالحت کے لئے پوری کوشش کی البتہ یہ رے لئے صرف ایک چیز مازہی اور شاید ہبہ شہزاد ہے وہ ۲۶ نومبر کو فیڈرل تشکیل کیمی۔ (FEDERAL STRUCTURE COMMITTEE) میں ہمارے نمائدوں کا اعلان ہے جب انہوں نے بیک وقت خود اختیاری صوبجاتی حکومت اور مرکزیت کو تبدیل کیا۔ یہ فیصلہ کرنا مشکل ہے کہ وہ مصالحت اور ملک کی عام سیاسی ترقی کے لئے مفطل بھتے یا ان کے داعفون پر باہر مخالف اثرات کا فرماتھے۔ ۱۴ نومبر کو یعنی جس روز میں نے ڈیل گیش سے عیتمدگی اختیار کی مسلمان نمائدوں نے فیصلہ کیا تھا کہ وہ فیڈرل تشکیل کیمی کے مباحثت ہیں شرکت نہیں کریں گے یہ رے پاس اس کا کوئی مجوہ نہیں ہے کہ انہوں نے اپنے فیصلے کے خلاف حصہ کیوں لیا۔ البتہ اس قدر ضرور کہہ سکتا ہوں کہ مسلمان اس اعلان کو نہایت ملک غلطی سمجھتے ہیں اور مجھے یقین ہے کہ یہ کافر نہ اس اہم معاملہ میں اپنے خیالات کا اظہار پر زور طریقے سے کرے گی۔ آل انڈیا مسلم لیگ کے خطبہ میں میں نے آل انڈیا فیڈرلشن (وفاقیت) کے خلاف آواز بلند کی تھی۔ بعد کے واقعات سے ظاہر ہو گیا ہے کہ یہ ملک کی سیاسی ترقی کے لئے منگ را ہے۔ اگر مرکزیت کے اجزاء کا انحصار کل ہندو فاق پر ہے جس کے لئے میری رائے میں کافی عرصہ درکار ہو گا تو حکومت کو برطانوی صوبجات میں ذمہ دارانہ

گورنمنٹ کا فرماں مترام کرنا چاہیے تاکہ یہ تیار شدہ نبیادیں مرکزیت کے آئندے تک تجربہ کے بل پر وفا قی عمارت کا بوجھ برداشت کر سکیں۔ جدید فیڈرل اسٹیٹ کے حصول ہیں ہیں بہت کچھ ابتدائی کام کرنا ہر کوڈ میرا خیال ہے اور ڈیل گیش سے قطع تعلق کرنے سے چند روز قبل مجھے اس کا شہر بھی گزار تھا کہ ہمارے نمائندوں نے بعض انگریز سیاست داروں کے مشورہ پر صوبجاتی ذمہ دارانہ حکومت کو تھکلنا نے میں غلطی کی ہے جاہل ہیں لفینڈ کمانڈر کوں دردی نے بھی اسی خیال کا انٹھار کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ”اعتدال پسند لیڈروں نے چند انگریز مدبروں کا غلط مشورہ قبل کیا کہ صوبجاتی آزادی کی قسط کو روک دیا یہ عجیب امر ہے کہ ہمارا جی بھی بظاہر اس قسط پر غور کرنے کے لئے آمادہ نظر آتے تھے۔“ سوال پیدا ہوتا ہے کہ لفینڈ کمانڈر نے یہاں کم اعدال پسند رہنماؤں کی طرف اشارہ کیا ہے؟ سرتیج ہہا در پر دنے صوبجاتی خود مختاری کے متعلق جو توہین لندن میں اور اب ”مجلس شوریٰ“ (CONSULTATION COMMITTEE) میں اختیار کیا ہے۔ اس کے میں نظر یہ صاف ظاہر ہے کہ صاحب مقام کی مراد ہند ولیڈروں سے نہیں ہو سکتی۔ میرا قیاس ہے کہ اس کی مراد مسلم مادریت لیڈروں سے تھی جن کا فیڈرل تشکیل کیمپ میں ۲۶ فومبر کا بیان برطانوی وزیرِعظم کے اعلان کا ذمہ دار ہے جس میں انہوں نے بروقت مرکزی اور صوبجاتی ذمہ داری کی خبر دی ہے اور حالانکہ صوبوں میں ذمہ دارانہ حکومت کے سلسلہ میں بگال اور پنجاب میں اکثریت کے لئے ہماری ملی مطالبات کا اعلان لازم تھا۔ لیکن موجودہ صورت حالات کا جائزہ لیتے ہوئے ہمیں یہ نہ بھولنا چاہیے کہ اس مقام پر برطانوی وزیرِعظم کی خاموشی (جس سے ملتِ اسلامیہ میں بہت سے شبہات پھیل گئے ہیں، کی وجہ خود ہمارے رہنماؤں کا طرز عمل ہے۔

برطانوی وزیرِعظم کے اس افسوس ناک اعلان کے بعد دوسرا سوال جو پیدا ہوتا ہے رہ کسی نئی پابھی کی تشکیل ہے مسلمان قدرتی طور پر فرقہ دارانہ سمجھوتہ کے بارہ میں حکومت

کے روئیہ سے بذلن ہو گئے ہیں۔ انہیں امید یہ ہے کہ حکومت کا نگریں سے ہر قومیت پر تھبت  
کے لئے تیار ہے اور مسلمانوں کے مطالبات کی قبولیت کی تائیر بھی اسی جماعت سے  
گفت و شنید کی وجہ سے ہے۔ سیاسی امور میں حکومت پر اعتماد کرنے کی پالیسی اب مسلمانوں  
کے دل سے نکلتی جا رہی ہے۔ جہاں تک عارضی سمجھوتے کا تعلق ہے، تو ظاہر ہے کہ  
مسلمان کسی ایسے فرقہ وارانہ سمجھوتہ پر، خواہ وہ عارضی ہو یا مستقل، رضا مند نہیں ہو سکتے  
جہاں ہیں ایسے صوبوں میں جہاں وہ فی الواقع اکثریت میں ہیں جن اکثریت نہیں دیتا۔  
جد اگرانہ حلقوں نے انتخاب کا قیام اور سرحدی صوبوں کی حیثیت تو اگرچہ متین ہو سکل ہے  
لیکن مکمل صوبائی آزادی، پارلیمان سے مہندستانی صوبوں کو طاقت کا استقال، تمام وفاقي  
حصوں کی مسافت، موضرعات (SUBJECTS) کی تقسیم و فناقی اور صوبائی طریقہ  
پر نہ کرو فناقی، مرکزی اور صوبائی طریقہ پر، سندھ کی غیر مشروط علیحدگی۔ سرکوں میں ایک  
تہائی محض کے حقوق، بھی ہمارے مطالبات کی نہایت اہم شقیں ہیں۔ وزیر غظم کی خاصی  
کا نتیجہ یہ نکلا ہے کہ ایک طرف کانگریس سے جنگ ہے اور دوسری طرف باقی ملک سے  
بھی مصالحت نہیں۔ پھر کیا ہیں کانگریس کی موجودہ جدوجہد میں شرکت کرنی چاہئی؟  
میں بغیر کسی تامل کے کہتا ہوں۔ ”مرگز نہیں“ اس تحریک کے بنیادی محکمات کا بغور  
مطالعہ کرنے سے یہ بات واضح ہو جائے گی۔

میرے نزدیک اس تحریک کی بناخوف اور غصہ پر ہے، کانگریسی لیڈر ہم مہدوستان  
کا واحد نامدار ہونے کے مدعا ہیں، لیکن آخری گول میز کافرنس نے ثابت کر دیا کہ  
صورت حال بالکل بر عکس ہے۔ قدرتی طور پر یہ احساس ان کے لئے خوش آند نہیں۔ وہ  
جانستہ ہیں کہ برطانوی حکومت اور بیرونی ملک اب فرقہ وارانہ سمجھوتہ کی اہمیت کو سمجھتے  
ہیں۔ وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ اقلیتوں کے مابین معاملہ ہو چکا ہے۔ اور برطانوی حکومت  
اپنا ہنگامی فیصلہ نافذ کرنے پر تیار ہے اگر مہدوستان کی مختلف جماعتیں کسی فیصلہ پر بیجا

نہ ہو سکیں۔ کانگریسی بیدر کو درہ ہے کہ برطانوی حکومت اپنا فیصلہ کرتے وقت کہیں اقلیتوں کے مطالبات زمان لے اور اسی لئے انہوں نے موجودہ تحریک کو جاری کر دیا ہے تاکہ ایک سچے بنیاد مطالبہ کو قوت دیں۔ اور اس طرح اس معاہدہ کو ناکام کر دیں۔ جو شاید امندہ و مستور میں جگہ پا جائے اور حکومت کو بجہر کر سکیں کہ وہ اقلیتوں کا مصالہ کانگریس کے ساتھ مٹے گے۔ کانگریس نے جس قرارداد کی بنا پر موجودہ جدوجہد شروع کی ہے، اس میں اس امر کی وضاحت کر دی گئی ہے کہ چونکہ حکومت نے ہمارا گاذھی کو ملک کا واحد خانہ تسلیم نہیں کیا۔ اس لئے کانگریس نے جدوجہد جاری کرنے کا فیصلہ کر لیا ہے۔ پھر کوئی اقلیت ایسی تحریک میں کیسے شامل ہو سکتی ہے جوں جوں قدر حکومت کے خلاف ہے، اتنی اس کے خلاف بھی ہے۔

ان حالات میں کانگریس کی موجودہ جدوجہد میں شمولیت کا مرے سے سال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ لیکن اس سے انکار نہیں ہو سکتا کہ آپ کو نہایت اہم فیصلے کرنے ہیں مجھے یقین ہے کہ آپ ملت کی موجودہ ذہنی کیفیت سے کما حق، دافق ہوں گے۔ ہندوستان کے مسلمان حکومت کے طریق کار سے بذلن ہو چکے ہیں۔ ایک طرف اسے ہمارے جائز مطالباً قبول کرنے میں تامل ہے اور دوسری طرف اس کا ہمارے سرحدی بجا گیوں سے دستوری اصلاحات کے آغاز کے موقعہ پر سلوک ہے اور بہت سے لوگ اب سرچنے لگے ہیں کہ کیا تیسری جماعت کی قوت مسلمان اقلیت کو سیاسی مخالف اور اقتصادی طور پر غالباً کفریت سے بچانے کی ضامن ہو سکتی ہے۔ لیکن اس کی ایک گھری وجہ اور بھی ہے۔ واقعات کی تیز رفتاری اور سیاسی دنیا کے فوری تغیرات ایک شہنشاہی جمہوریت خصر صاحب ایک پارٹی گورنمنٹ کو اس کی ہملت نہیں دیتے کہ وہ کسی مقیم راہ عمل پر زیادہ عوامہ تک رہ سکے موجودہ زمان کے مدرسیں میں قوت تنحیہ کی کمی بجائے عیوب کے صفت بن چکی ہے۔ اور اس عدم فکر کی بدولت بلند سیاسی سطح پر زد و امام اور تغیرت میں امتزاج قائم ہو سکتا ہے۔

ن موجودہ سیاست کی بنیادیں گھری ہر سکتی ہیں۔ ہندوستان ایسے غلام ملک میں حکومت سے  
تعاون کرنے والی جماعتیں یہ سچنے پر بجور ہو جاتی ہیں کہ سیاسی روایہ میں ان کا استقلال  
برطانیہ کی کسی ایک یا دوسری پارٹی کی نظر میں کیا وقعت رکھتا ہے۔ جو کسی وقت بر سر طاقت  
آجائے۔ انگلستان کی سیاسی جماعتوں کا مزاج اور ان کے مقاصد کچھ ہی ہوں۔ آپ کو اپنی  
پالیسی کی بنیادیے احسن ذاتی نفع پر کھنی چاہئے جس میں تمام برطانوی قوم کو تاثر کرنے کی  
حاجت ہے۔ ایسی جگہ میں شمولیت مرا مر حاصل ہو گئی جہاں مال غنیمت ان لوگوں کے ہاتھ  
آئے، جو یا تو آپ کے بداندیش ہوں۔ یا پھر آپ کے جائز سیاسی حوصلوں سے کوئی ہدای  
نہ رکھتے ہوں اب حالات یہ ہیں کہ جماعت کی فوجی شکلات کا حل سوچتے ہوئے آپ  
کافر خیں ہے کہ ایسے نائج پیدا نہ ہونے دیں، جن کے متعلق میں نے ابھی ابھی تشریش ظاہر  
کی ہے بلکہ آپ کی تجویز کردہ راہِ عمل کا فائدہ بالآخر آپ کی جماعت ہی کو پہنچے۔

میں محاذ کو پوری وضاحت سے بیان کرنے کی کوشش کروں گا، برطانیہ نے فرودا نہ  
مسئلہ کا عارضی فیصلہ کرنے کا بیڑا اٹھایا۔ اس شرط پر کہ گول میز کانفرنس کے غایبینوں کی  
واپسی کے بعد ہندوستان کی جماعتیں آپس میں کسی سمجھوتہ پر پہنچ رہیں یا اعلان برطانیہ  
کے دعویٰ اور پالیسی کے عین مطابق تھا کہ اس کی حیثیت یہ لاؤ پارٹی کی ہے۔ ہندوستان  
کی باہم مخالف جماعتوں کے درمیان توازن قائم کرنا نہیں بلکہ وہ با واسطہ ہندوستان کی دو  
پڑی جماعتوں یعنی ہندو اور مسلمان کو خانہ جنگلی کی طرف وصلیل رہی ہے۔ ہم نے اکثریت  
والی جماعت کو آزمایا۔ لیکن اس نے ان تحفظات کو تسلیم کرنے سے انکار کیا، جن کے بغیر  
کوئی قوم آزادی سے زندگی بسر نہیں کر سکتی۔ دوسرا چارہ کاریہ تھا کہ برطانیہ سے انصاف  
کی ترقی کی جاتی خصوصاً اس نئے تھبی کو مسلمانوں سے ملک چین کا انگریز نے پیشہ رہ  
دیا ہے کہ وہ ہندوستان میں غیر جانبداری سے توازن قائم رکھتا ہے۔ لیکن یہاں بھی ہم  
دیکھتے ہیں کہ انگریز کا وہ پہلا حوصلہ اور کھران پ جاتا رہا۔ اور اس کی جگہ ہر دم بلنے والی

پالیسی نے لے لی ہے جس سے اعتماد تو قائم نہیں ہو سکتا لیکن خود ان کی پوزیشن کو تقویت پہنچتی ہے چنانچہ مسلمانوں کے ملٹنے اب یہ سوال پیدا ہو گیا ہے کہ انہیں موجودہ پالیسی پر کب تک عمل کرنا ہوگا جس سے اگرچہ انگریزوں کی مشکلات کا تدارک تو ہوتا ہے مگر جماعت کو کچھ فائدہ نہیں پہنچتا اور یہ سوال کافر فرنگ کے فیصلہ کا مستقر ہے میں فی الحال صرف اتنا عرض کروں گا کہ اگر آپ کا فیصلہ موجودہ حکومتی عمل کو خیر باد کئے کام تو آپ کا سب سے مقدم فرض یہ ہے کہ پوری جماعت کو ایشارہ کے لئے تیار کریں جس کے بغیر کوئی غیرت مندوں باعزت زندگی بسر نہیں رکھتی۔ مہدوستان کے مسلمانوں کی تاریخ کا سب سے نازک وقت اُن پہنچا ہے اپنا فرض بجالا بیٹھے یا اپنے وجود کو مٹا دیجئے۔

حضرات!

اب میں آپ کی توجہ دونہایت اہم معاملات کی طرف بندول کرانی چاہتا ہوں۔ میرا اشارہ سرحدی صوبہ اور کشمیر کی طرف ہے اور مجھے یقین ہے کہ یہی خیالات آپ کے ذمہن میں بھی گھوم رہے ہے ہوں گے۔

یہ کسی قدر حکمت کا مقام نہ ہے کہ حکومت نے کماذکم سرحدی صوبہ کی سیاسی حیثیت کے متعلق ہمارے مطابق کو تسلیم کر لیا ہے اگرچہ اس حیثیت کا صحیح اندازہ صوبہ کے ذاتی نظم و نسق سے لگ سکے گا۔ بخروں سے معلوم ہوتا ہے کہ حق رائے دہندگی کے معاملیں یہاں حکومت کا روتیر باقی صوبوں کی نسبت زیادہ فیاض رہا ہے اصلاحات کا کام پورے زور شور سے لگھ مہینے سے شروع ہو جائے گا۔ لیکن جس اقدام نے تمام معاملوں کو بھیانک بنادیا ہے وہ حکومت کا جبر و تشدید ہے جو ساتھ ہی جاری ہے اور یہ کسی طرح بھی باشناک سے مختلف نہیں۔ ایمنی مسئلہ میں حکومت نے جس قدر اتفاقات سے کام یا اسے نظم و نسق کی سختی اور کم اندازی نے بالکل بے اثر کر دیا ہے۔ ملنے بے حکومت کے پاس اُنہاں پند طبقہ کے خلاف مقول دجوہ ہوں۔ لیکن وہ کسی طرح بھی عام جبر و تشدید کی پالیسی کے لئے صفائی

پیش نہیں کر سکتی۔ ہندوستان کے باقی حصوں میں حکومت نے کافی حد تک ضبط سے کام لیا  
لیکن سرحدی صوبہ میں اس کے خلاف نے ایسی صورت اختیار کر لی ہے جو کسی ہدایت حکومت  
کے شایاں نہیں۔ زبانی بخربی اگر صحیح ہیں تو میں سمجھتا ہوں کہ سرحد کے انگریز حکام کے  
قلوب کو صوبیجانی دستور بندی سے کہیں زیادہ اصلاح کی ضرورت ہے۔ قذیب اور گرفتاریوں  
کی کوئی قطعی اور آخری اطلاع نہیں ہے۔ لیکن اخباروں کے اندازے سے پڑھتا ہے  
کہ ہزاروں کو گرفتار کر کے جل میں بھیجا جا چکا ہے۔ یہ ام حکومت کے لئے قابل توجہ ہے  
کہ رعایت اور خلُم کی بیرونیہ مرکب پالیسی انفان ایسی غیر قوم کو کہاں تک ٹھنڈا کر سکتی ہے  
اس میں شہر نہیں کہ سرحد کے نوجوانوں پر بعد انغفار خان کا بہت اثر ہے۔ لیکن بھر کے اقدام  
نے اس کے رسوخ کو گھاؤں کے جاہل بوگوں تک بھی پہنچا دیا ہے۔ یقیناً حکومت اس  
واقعے سے بے خبر نہیں ہے کہ ہندوستان کے مسلمانوں کی پالیسی یہی محتی کہ سرحدی مسلمانوں  
کو کانگریس کے ساتھ غیر مشرد سمجھوتہ کرنے سے باز رکھیں ممکن ہے حکومت کے زاویہ  
نظر سے مشکلات ہوں۔ لیکن میری ذاتی رائے یہ ہے کہ اگر حالات پر دوسرا طریقہ سے  
قابل ڈالا جاتا تو نیت یہاں تک نہ پہنچتی۔ حکومت نے سرحد میں اس وقت حالات کو  
بچکنے دیا، جب اس کی عام پالیسی رواداری کی محتی جتنی جلدی حکومت تشدد سے  
کام لینا بند کر دے گی۔ اتنا ہی خود حکومت اور صوبہ کے لئے بہتر ہو گا۔ ہم بیرونیہ حالات  
نے تمام ہندی مسلمانوں میں اضطراب کی ہم دوڑا دی ہے اور حکومت کے لئے صدر گز  
دُورانیشی نہیں کر دے اس معاملہ میں مسلمانوں کے احساسات کا لحاظ نہ رکھے۔

جباں تک شیر کا تعلق ہے۔ مجھے ان واقعات کے تاریخی میں منظر میں جانے کی ضرورت  
نہیں جو حال ہیں رونما ہرئے ہیں۔ ایسی قوم کا دفعہ جال اُمُّہنا جس میں شعلہ خودی  
بچھ جکتا ہر غم اور مصائب کے باوجود ان بوگوں کے لئے مشریت کی بات ہے۔ جو  
ایشیائی قومیں کی شکنش سے واقف ہیں کشمیر کی تحریک انصاف پر مبنی ہے۔ اور

مجھے کوئی شبہ نہیں ہے کہ ایک ذہن اور صداع قوم میں اپنی شخصیت کا احساس نہ محسوس ریاست بلکہ تمام ہندوستان کے طاقت کا باعث ہرگما۔ البتہ جس چیز کا سب سے زیادہ رنج ہے وہ ہندوستان کی فرقہ دارانہ محاصلت ہے جس کی وجہ سے ہندوؤں کے مسلمانوں کی پانچ کشیری بجا یوں سے نظری ہمدردی کا رو عمل یہ ہوا کہ ہندوؤں نے ایک ظالم نظام کے دفاع کی کوشش کی۔ اور سارا الزام پان اسلامی سازش اور کشیر پر قبضہ کرنے کے لئے برطانوی منصوبوں کے سر پر دھر دیا۔ اس تحریک کے فرقہ دارانہ رنگ کا ایک ہی نتیجہ نکلتا ہے۔ یعنی جبر و تشدد کا تیام اور بدبختی۔ اخباروں کی روپرتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ جو ہر ریاست میں حکومت بالکل بے بن ہے اور جتنا کچھ بھی ہے۔ برطانوی افواج کی موجہ دگی کی وجہ سے ہے۔ ریاستی حکام کی شرمناک سفاکی اور استبداد کی زبانی خبری۔ بدستور آرہی ہیں۔ ایسے حالات میں کمیش مددات بھانا فضول ہے۔ ڈلن رپورٹ نے اگرچہ اسیں واقعات کو تسلیم کریا ہے۔ لیکن چونکہ وہ ان واقعات سے صحیح اور جائز نتائج اخذ نہ کر سکی۔ مسلمانوں کو اطمینان دلانے میں ناکام رہی۔ واقعیریہ ہے کہ اب معاملہ ان مراحل سے بہت اگے بڑھ چکا ہے۔ جہاں مددات کچھ دردے سکتی ہیں۔ تمام دنیا کی قومیں میں احساس خودداری پیدا ہو رہا ہے۔ اور اس احساس کا لازمی نتیجہ ہے کہ وہ حکومت میں زیادہ حصہ طلب کریں۔ ایک غیر متمدن قوم کے لئے سیاسی سر پرستی شاید ممزوزی ہو۔ لیکن یہ چونکہ خود حکومت کے منفاذ میں داخل ہے کہ جب لوگوں کے نظر پر کی تبدیلی کا مطالبہ کرے، تو وہ بنیادی تبدیلیوں سے بھی نہ کھڑے۔ علاوه اور باقیوں کے جو کشیر کے غیر معمولی حالات میں رونما ہوئی ہیں۔ وہاں کے لوگوں کا مجلس عام (POPULAR ASSEMBLY) کے مطالبہ ہے ہمیں بھروسہ رکھنا پڑتا ہے کہ ہمارا جو صاحب اور حکومت ہندوؤں کے مطالبات کو ہمدردی سے دیکھیں گے اور مجھے یقین ہے کہ نیا ذریغ عظم اپنی مخصوص برطانوی نتیجی استعداد سے معاملہ کی تھا۔ اور ایک قابل لیکن مظلوم قوم کو اُبھرنے

کامر قرود سے لگا جس نے زمانہ قدیم کو چند بہترین دناغ عطا کئے۔ اور مغلیہ تدّن کو اپنا نگہ بخدا۔ دستوری اصلاحات کی راہ میں باقی ملک کی طرح کشیر میں بھی رکاوٹیں ہوں گی۔ لیکن امن اور نظم کی بہتری اسی ہی ہے کہ ان مشکلات پر قابو حاصل کیا جائے۔ اگر اس موجودہ ضطراب کا صحیح مطلب نہ سمجھا گیا اور اس کی وجہات ایسی جگہ تلاش کی گئیں، جہاں وہ نہیں بلکہ تین تو بھی اندیشہ ہے کہ کشمیر حکومت محالہ کو لوز زیادہ الجہاد سے گی۔

چنانچہ یہ ظاہر ہے کہ ہمارے مطابقات کے متعلق برطانوی حکومت کا رد ہے اور مہرحدی صوبہ اور کشمیر کے تشویش ناک حالات ہماری فوری توجہ کے محتاج ہیں لیکن معاملہ ان باتوں پر ختم نہیں ہر جانا، جن کے لئے فوری توجہ کی ضرورت ہے۔ ہمیں ان محکمات کا صحیح اندازہ ہونا چاہیئے۔ جو مستقبل کو خاموشی کے ساتھ بدلتے ہیں، اور قوم کے سامنے پیش ہئے واسے واقعات کی روشنی میں ایک مستقل لائکھ عمل رکھنا چاہیئے۔ ہندوستان کی موجودہ تنگیکب کو مغرب کے خلاف بغاوت کے نام سے پکارا جاتا ہے لیکن میرا خیال ہے کہ یہ مغرب کے خلاف بغاوت نہیں ہے، بلکہ ہندوستانی مغربی اداروں کا ہی اپنے ملک کے لئے مطالبہ کرتے ہیں۔ یہ ایک الگ سوال ہے کہ کاشتکاروں کے ملک کو جو موجودہ جہریہ میں کی اقتصادیات (ECONOMY MONEY) سے محض نا بلدر ہو۔ انتخابات، پانی لیڈر اور پارلیمان کی خالی شان و شرکت راستہ آئے گی یا نہیں۔ تعلیم بافتہ شہری حقہ جہوریت کا طلب گاہر ہے۔ اقلیتیں، جو اپنے تمدنی وجود کا احساس رکھتی ہیں، اور جن کی بقا خطرہ ہیں ہے، تحفظات چاہتی ہیں جسے اکثریت تسلیم نہیں کرتی۔ اکثریت قیمتیں یہ تینیں رکھتے کا وعویٰ کرتی ہے۔ جسے اگر مغربی حالات سے دیکھا جائے تو نظری طور پر صحیح ہے، لیکن اگر ہندوستان کے حالات سے دیکھا جائے تو عملی طور پر غلط ہے پس موجودہ جدوجہد انگلستان اور ہندوستان کے ماہن نہیں ہے بلکہ اکثریت اور اقلیتیں کے درمیان ہے۔ اقلیتیں مغربی جہوریت کو قبول نہیں کر سکتیں۔ جب تک کہ اس میں ہندوستان

کے حالات کے مطابق ترمیم نہ کی جائے۔

مہاتما گاندھی کے طریقے بھی کسی ذہنی بغاوت کا پتہ نہیں دیتے یہ طریقے مختلف قسم کے آفاقتی شعروں سے پیدا ہوتے ہیں۔ ایک مغربی، دوسرا مشرقی۔ مغرب کے لوگوں کی ذہنی افتادہ دلیکنی ہے۔ ان کی زندگی اور ان کا وجود وقت میں پوشیدہ ہے۔ مشرقی لوگوں کا آفاقت شعور غیر تاریخی ہے۔ مغربی آدمی کے لئے ہر چیز کامیابی، حال اور مستقبل ہوتا ہے۔ مشرقی آدمی کے لئے ان کا وجود بلا قید زمان قائم ہوتا ہے۔ اسی لئے اسلام، جو وقت میں نشان حقیقت دیکھتا ہے، ایشا کی غیر تبدل تصریروں میں خلال انداز ہوتا نظر آتا ہے۔ برطانیہ ہندوستان میں سیاسی اصلاح کو تدریجی ارتقا و کا عمل سمجھتا ہے لیکن مہاتما گاندھی کے کے نزدیک یہ غلبہ اور طاقت کو ہاتھ سنتے رہنے کے لئے بہانہ ہے اور اس کے فروی حصول کے لئے ہر قسم کے تحریکی ابطال کو جائز رکھتا ہے۔ دونوں اساسی طور پر ایک دوسرے کو سمجھنے کی اہمیت نہیں رکھتے اور اس کا بنا ہر نتیجہ بغاوت کی صورت ہے۔ لیکن یہ تمام منظہر ایک آئندے دلے طوفان کا پیش خیبر ہیں۔ ایسا طوفان جو تسام ہندوستان اور ایشا پر چاہائے گا یہ ایک سیاسی تہذیب کا لازمی نتیجہ ہے جو انسان کو ایک قابل استفادہ شے قرار دیتی ہے، نہ ایک شخصیت، جس کے بلوغ اور نشوونامیں تمنیٰ قومیں مدد ہوں۔ ایشائی قومیں لازماً اس استفادوی اقتداریات کے خلاف بغاوت کریں گی جو مغرب نے مشرق پر جاری کر دی ایشا اپنی انفرادیت کے ساتھ مغربی سرمایہ دارانہ نظام کو سمجھو نہیں سکا تم اپنے اندر جو اقتدار رکھتے ہو، وہ فرد کی اہمیت کا قابل ہے اور اس چیز کے لئے مسامی ہے کہ تم خدا اور انسان کی خدمت کر سکو اس کے امکانات ابھی پری طرح وجود میں نہیں آئے۔ وہ اب بھی ایک نئی دنیا پیدا کر سکتا ہے جہاں ذات، رنگ یا دولت کے پہانچ سے اس کی عظمت کو ناپانہیں جلتا۔ بلکہ اس کی طرز زندگی سے جہاں غریب امیروں پر کیس عالم کرتے ہوں۔ جہاں انسانی سوسائیٹی کی مساوات پر نہیں، بلکہ روکوں کی مساوات پر قائم ہو جہاں

ایک اچھوت بادشاہ کی روگی کو عقد میں لاسکتا ہر جہاں ذاتی ملکیت ایک امت بہ جہاں اس طور پر اکنافِ دولت کا امکان نہ ہو کہ وہ دولت پیدا کرنے والے پر سی چھا جائے لیکن تمہارے عقیدہ کا یہ معراجِ نشانہ و مطہی کے فقیہوں کی نازک خیالیوں سے پاک ہر جانا چاہئے ہے روحانی طور پر ہم ان تخلیقات اور احساسات کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے ہیں جو ہم نے بھل صدیوں کے وہ دن میں اپنے گرد پیٹ لیں۔ اور یہ ہم بڑوں کے لئے باعثِ شرم ہے کہ ہم نے نئی پوکوہاں اقتصادی، سیاسی اور مذہبی انقلابات کے لئے تیار نہیں کیا۔ جو مزبورہ و درمیں انہیں پیش آئیں گے، تمام ملت کو اپنی ذہنیت درست کرنے کی جبارت ہے تاکہ تازہ امیدوں اور رحماءحد کا احساس پیدا ہو سکے۔ ایک مدت مدد سے ہندی مسلمانوں نے اپنی اندر وہی کیفیات کی گہرائیں کوٹھونا چھوڑ رکھا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ وہ زندگی کی پوری تابندگی اور آب و تاب کو دیکھ نہیں پاتا۔ اور اسی لئے یہ انویشنہ ہے کہ وہ ان قوتوں کے ساتھ کسی بزرگانہ صلح پر تیار ہو جائے گا۔ جو اس کے زر دیک ناقابل عبور ہیں۔ جو کوئی غیر ممنون ماحول کو تبدیل کرنا چاہتا ہے۔ سب سے پہلے اسے اپنے اندر مکمل تبدیل کرنی ہرگی۔ خلاکی قوم کی حالت نہیں بدلتا، جب تک وہ اپنا نصبِ العین متعین کر کے خود اپنی حالت کو نہیں بدلتی۔ کامیابی اس کے بغیر ممکن نہیں کہ انسان کو خود اپنی قلبی زندگی کی آزادی میں تعین ہو۔ یہی تعین تو ہے، ہر قوم کی نظر اپنے مقصد سے مٹنے نہیں دیتا۔ اور تذبذب سے شجاعت دلاتا ہے جو سبق ہمیں پرانے تحریر سے ملا ہے وہ مجھوں نہیں چاہتے کسی طرف سے کسی قسم کی توقع نہ رکھو۔ خود اپنے پر نظر جاؤ۔ اپنی خاک کو انسانیت کی پختگی بخثر۔

اگر تم اپنے ارادوں میں کامیاب ہونا چاہتے ہو، مسویینی کا قول تھا "جو قوت رکھتا ہے، دولت رکھتا ہے۔" میں کہوں گا "جو قوتِ محض ہے، اسے سب کچھ میسر ہے" سخت بڑا رسمیتی افرادی اور اجتماعی زندگی کا یہی راز ہے ایک ایسی جگہ فتح کرنی ہے جو اسے چل کر اس طکھ میں اس کے مقاصد کی نیکی میں مددگار ثابت ہو۔ اب ضرورت اس امر کی ہے کہ اس مقصد

کہ راشنی میں جماعت کی ترقی پر صلاحیتوں کو بیدار کیا جائے، اور اس کی خوابیدہ قوتیں کو صحبوڑا جائے۔ شعلہ حیات متعارفیں کیا جانا، اسے تو خود اپنی روح کے نذر میں فروخت کیا جاتا ہے۔ اس کے حصول کے لئے یہم متعددی کی ضرورت ہے اور ایک مستقل پروگرام کی سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ پروگرام کیا ہونا چاہیے، میں سمجھتا ہوں۔ یہ پروگرام قدرے سیاسی ہر اور تدریسے تدبیتی اور اس ضمن میں میں کچھ تجاویز پیش کرنے کی جا رکھت کرتا ہوں۔

**اُق لَا**۔ جیں اس اسر کا اعتراف کرتا ہے کہ ہمارے رہنماؤں کے سیاسی انکاریں ابھی تک خلقتا رہا تھے۔ لیکن اس کا ذمہ دار جماعت کو قرار نہیں دیا جا سکتا عوام میں قربانی کے جذبہ کا فقدان نہیں ہے جب کہ ملک کی قوت کا سوال پیدا ہو جائے اور کچھلے چند سالوں کے واقعات اس پر شاید ہیں۔ قوم کی رہنمائی اکاذ طریقے پر نہیں کی جاتی جس کا نتیجہ خود ہماری سیاسی جماعتوں کے اندر بگاڑ کی صورت رونما ہوتا ہے۔ چنانچہ یہ جماعتوں کوئی ضبط قائم نہ کر سکیں جو سیاسی اداروں کی قوت اور بغاۓ کے لئے سخت اہم ہے۔ اس خواہی کا ازالہ اسی صورت میں ممکن ہے کہ ہندوستانی مسلمانوں کی صرف ایک سیاسی تنظیم ہے جس کی شاخیں تمام صوبوں اور ضلعوں میں پھیلی ہوئی ہوں۔ اس کا نام خواہ کچھ ہو، لیکن اس کا اساسی رہنماء ہونا چاہیے کہ ہر قسم کے سیاسی نکار کو بھرنے کا موقعہ ملے جماعت لی ملنے شروع اور طریقوں سے رہنمائی کر سکے میری رائے میں بد نظمی کو مٹانے اور ہماری منتشر قوتیں کو مرکز پر جمع کرنے کا یہی واحد طریقہ ہے۔

**ثانیا** : اس مرکزی جماعت کو کم از کم پچاس لاکھ کا قومی فنڈ فرا جمع کرنا چاہیے بلکہ ہم سخت دفعوں میں رہے ہیں لیکن میں یقین دلاتا ہوں کہ ہندوستان کے مسلمان اس آواز پر بیک کہیں گے۔ بشرطیکہ اُن پر موجودہ صورت حالات کی نزاکت واضح کرنے کی پوری سہی کی جائے۔

**ثالثاً** : میرا مشورہ ہے کہ مرکزی جماعت کے اختیار اور رہنمائی میں تمام ملک کے

اندر فوجان لگیں اور واٹرپیروں کے دستے قائم کئے جائیں۔ جو اپنی تمام ترجیح خدمتِ خلق رسومات اور تصریبوں اور گاؤں میں اقتداری پروگرینڈہ پر صرف کری۔ ان چیزوں کی بیجا کرخصوصاً سب سے زیادہ ضرورت ہے جہاں کامیابان زیندار قرض کے بوجھ کے نیچے دبایا ہے۔ اب حالات ۲۵ وو کے چین کی طرح نماگوار صورت اختیار کر چکے ہیں، سامن پڑے نے یہ تسلیم کیا ہے کہ کاشتکار اپنی امد کا کثیر حصہ حکومت کو وے دیتا ہے اور حکومت س کے عوض اسماں، اطمینان، ذرائع تجارت وغیرہ بخشنی ہے۔ لیکن ان نعمتوں کا تیجہ کیا نکلا ہے؟ ایک منظم لگیں، مشینی ماں کی وجہ سے دیہاتی اقتداریات کی تباہی اور اجناس کی تجارت جس سے کاشتکار یہیش ساہر کار کاشتکار بنا رہا ہے پنجاب میں یہ معاملہ نہایت نازک صورت اختیار کر چکا ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ نوجوانوں کی جماعتیں اس سلسلہ میں ہوب پار گئیں۔ اگر اہم زینداروں کو موجودہ چندوں سے سنبھالتے دلانے کی تکوشش اُزبیں میں سمجھتے ہوں مہدوستان میں اسلام کے مستقبل کا انحصار پنجاب کے مسلمان کاشتکار کی آزادی پر ہے پھر چلتے ہوئے شباب سوزیقیں کے ساتھ مل کر زندگی کی شعاع کو تیز کرے اور آنے والی نسلوں کے لئے عمل نئی دنیا تخلیق کرے جاافت کسی مخصوص وقت پر آدمیوں اور عورتوں کی گنتی کا نام نہیں۔ بلکہ اس کی بغا اور میدان عمل کا تعلق اس نامہ دوست سے ہے۔ جو اس کی گہرائیوں میں خوابیدہ ہے۔

**رابعًا۔** مہدوستان کے قائم بڑے تصوروں میں ہر دوں اور عورتوں کے تمدنی اوارے قائم کئے جائیں۔ لیکن ان اداروں کو سیاسی مسائل سے کون علاقہ نہیں ہرنا چاہیے۔ ان کا اہم مقصد یہی ہو کہ دہا گلی نسل کی خوابیدہ قوتوں کو جمعت کریں۔ انہیں اسلام کی گذشتہ فتوحات یاد دلائیں۔ اور یہ تبلیغ کہ عالم انسانیت کی ذہبی اور تمدنی زندگی میں ابھی اسلام نے کیا کچھ کرتا ہے۔ جو امام کی ترقی پذیر صلاحیتوں کو بیدار کرنے کا یہی ایک طریقہ ہے کہ ان کے ساتھ کوئی نیا ہم رکھا جائے جو فرد کو پوری جاافت پر نظر ڈالنے اور سمجھنے کی قریبیں بخشنے جب یہ قریبیں ایک

باد بیدار ہو جائیں تو وہ اپنے ساتھ نہیں کش کئے تھے تاہم دسم لاتی ہیں۔ اور ایک ایسی طبی آزادی جو زندگی کش کش کو پسند کرتی ہے۔ بلکہ حیات نو کی خبر بھی دیتی ہے ان جماعتیں کو ہمارے نئے اور پرانے تعلیمی اداروں سے گھرا ببطور گھنا ہو گا تاکہ ہماری تعلیمی مساعی کو مختلف سکتوں سے سمیٹ کر ایک مرکز پر جمع کر سکیں۔ اور اس سلسلے میں میں ایک عملی تجویز پیش کرتا ہوں ہر جگہ تجھی کی ہمیل رورٹ نے جو غالباً دوسرے سیاسی مسائل کے درمیان فراہوش ہو چکا ہے۔ مندرجہ ذیل سفارشات کی ہے جسے میں ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے اُز بس ضروری سمجھتا ہوں۔

اس میں شک نہیں کہ اگر ان صورتوں میں جہاں مسلمانوں کو تعلیمی ترقی میں مددیں مشکلات حاصل ہیں، مدد ہی تعلیم کا ایسا بندوبست کیا جائے کہ جماعت اپنے نیچے عام درسی کام کہا ہوں یہی بھیجنے کے لئے آمادہ ہو جائے اس طرح پبلک نظام کو مالی فائدہ بھی ہو گا اور کارگزاری بھی بہتر ہو گی اور یہ طریقہ جماعت کو تعلیمی پیشی کے الزم سے بچانے میں کافی معارف ثابت ہو گا۔ ہم بخوبی واقف ہیں کہ ایسے انتظام اُسانی سے نہیں ہو سکتے۔ اور دوسرے حالک میں ان سے کافی نازعات پیدا ہر ہتھیں میں میکن ہوادے رکھے میں اب وقت آگیلے ہے کہ عملی تجادیز کے لئے اُز برداشت پوشش کی جائے۔

پچھے صفحو ۲۰۶ پر تحفظات کے سلسلے میں روپِ ورد ہے۔

"چنانچہ اگر قومی نظام کے انہ مخصوص انتظامات کے جامیں، جو مسلمانوں کی جماعت کو حال ہیں اور آئندہ کچھ عرصہ کے لئے لفک کی زندگی اور ترقی میں حصہ لینے کے تابیں بنائے گے۔ ہماری رائے میں یہ پیرزیر صحیح جمہوری یا تعلیمی اصولوں کے منافی نہ ہوگی۔ ہماری خواہیں ہے۔ تحفظات سرے سے نہ ہوں اگر ہوں تو کم سے کم کیونکہ ان سے تعلیمی نظام کے اندر پیدا گیاں پیدا ہوتی ہیں لیکن چونکہ مسلمانوں کو اُن کی

موجودہ پستی کی حالت سے نکالنے اور انہیں موجودہ حالت سے بچانے کے لئے اور کوئی چاہ کار نہیں۔ اور ہمیں اس طریقہ کو قومی پالیسی کی دعوت کے پیش نظر مناسب سمجھنے میں کوئی جھجک نہیں۔

محرزہ تقدیمی اور دوں یا ان کے تیام سے قبل آل انڈیا مسلم کائفنس کا فرض ہے کہ ان تجاویز کو جو ہماری جماعت کی مشکلات پر مبنی ہیں عمل کا جامہ پہنانے کی کوشش کرے۔ خاصاً میں علمار کی جیعت کے تیام کا مشروطہ دوں کا جس میں وہ مسلمان دکلا بھی شامل ہوں۔ جو موجودہ نفع سے واتفاق ہیں۔ اس کا مقصد اسلام کی حفاظت، دعوت اور تجدید ہو لیکن اس طور پر کہ بنیادی اصولوں کی روح فائم رہے۔ اس جماعت کو دستوری سند حاصل ہر تاکہ کوئی قانون جو مسلمانوں کے پرمنل لاءِ پر اثر انداز ہوتا ہو اس جماعت کی منظوری کے بغیر قانون نہیں سکے۔ اس تحریز کے محض عملی فائدہ کے علاوہ ہیں یہ بھی یاد رکھنا چاہیے کہ زمانہ حاضر اور اس میں مسلم اور غیر مسلم سب شامل ہیں، کوئی بھی اسلام کے تافونی ادب کی بیش بہا قیمت کا اندازہ نہیں خصوصاً سرمایہ و ازانہ ذینیت کی دنیا کے لئے جہاں اخلاقی اقدار اقتصادی مسائل سے الگ کی جا چکی ہیں، اس قسم کی اکمل کاتیام اس ملک میں اسلامی اصولوں کے سمجھنے میں بہت مدد ہے گا۔

---

بچٹ ۲۸-۱۹۲۸ء پر لفڑی

جو

پنجاب لمحسلیوں کو نسل میں ۵ مارچ ۱۹۲۸ء اعرکو کی گئی

جانبِ عالیٰ!

میں بجٹ کے متعلق جو ۲۸ فروری کو کو نسل کے سامنے پیش کیا گیا تھا چند ایک  
بائیں عرض کروں گا۔ وہ شخص جس نے ازیل فائنس مبرہ کی تقریر اور فائنس سیکرٹریٰ  
کی تیار کردہ یادداشت کو پڑھا ہے، ان کی غیر معمول وضاحت بیان سے متاثر ہوئے بغیر  
نہیں رہ سکتا۔ پہلیتی ایک عام ادمی کے میں یہ ضرور کہوں گا۔ کہ میں نے صاف گونیٰ  
اور وضاحت سے ان اعترافات کی طرف اشارہ کر دیا ہے جو صوبے کی عام مالی حالت  
کے متعلق کئے جاسکتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ پچھلے سال ہمارا خرچ آمدی سے تیس سو لاکھ  
زیادہ رہا ہے۔ نیزاں سال بھی ہم اپنی آمدی سے ساتھ ۳۰ لاکھ روپیہ خرچ کریں گے کویا  
دو سال کے عرصے میں ہم صوبے کی کل آمدی تیراسی ۸۰ لاکھ روپیہ زیادہ خرچ کریں گے اب  
سوال پیدا ہوتا ہے کہ آبام ترقیات پر اتنی بڑی رقمی خرچ کرنے میں حق بجانب بھی  
ہیں یا نہیں؟ اگر ان تمام امور کو مدنظر رکھیں جن کافناس سیکرٹری صاحب نے اپنی تقریر  
میں ذکر کیا ہے تو صوبے کی مجموعی مالی حالت تسلی بخش معلوم ہوتی ہے۔ ہر چند کو انہوں

نے ہیں بتا ریا ہے کہ مستقل مالی ذرائع کی عدم موجودگی میں ٹیکسوس کو گھٹانا مناسب نہیں تاہم جہاں تک ٹیکسوس میں کمی بیشی کا تعلق ہے میں ابھی اپنی رائے کا اظہار کروں گا چونکہ صوبے کی مالی حالت تسلی بخشن ہے اس لئے بجٹ میں کوئی نہ کوئی مشق دیبات کی صحت و صفائی اور سورتوں کے واسطے طبی املاک کے متعلق بھی ضرور ہوئی چاہیے۔ امر واقع یہ ہے کہ اس صوبے میں عورتوں کے واسطے طبی املاک بہم پہنچانے کی اشد ضرورت ہے لیکن بجٹ میں اس قسم کی کوئی مشق معلوم نہیں ہوتی۔ لہذا میں بحث اور دیگر معزز مبران کی توجہ اس اہم امر کی طرف مبذول کرنا چاہتا ہوں جہاں تک ٹیکسوس میں تخفیف کا تعلق ہے میرا خیال ہے کہ جب ننانس سیکرٹری صاحب نے اپنی قابل تعریف تقریر تیار کی ہوگی تو ان کے پیش نظر گورنمنٹ اف ایڈیا کی منظوری کی ہوئی تخفیفات نہیں ہوں گی لیکن اب ہیں معلوم ہے کہ چھپای ہی لاکھ کی تخفیف ہو گئی ہے اس طرح ڈی کریک: تخفیف کا امکان ہے اجنبی میں سے ساٹھ لاکھ متراترا لو قوع ہیں اور میں لاکھ غیر متراترا لو قوع۔ اگر اس قدر بڑی رقم معاف کرو ہی جائے اور مجھے امید ہے کہ ایسا ضرور ہو گا تو میں یہ گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ ٹیکس کم کر دیئے جاؤں اور اس رقم کو اس بنے قاعدگی اور تربیتی کے دور کرنے میں صرف کرنا چاہیئے جو ہمارے ٹیکس سسٹم میں ہے وہ بنے قاعدگی اور بے تربیتی یہ ہے کہ ہم انکم ٹیکس میں تو تدریجی ترقی کے اصول کو استعمال کرتے ہیں لیکن لگان میں ایسا نہیں کیا جاتا۔

تدریجی ترقی کے اصول کو لگان میں استعمال نہ کرنے کا جواب بعض اوقات غیر ممکن نظریات میں یہ پایا جاتا ہے کہ زمین حکومت کی ہے لیکن ملکیت کا کلی دعویٰ نہ تو قدم ہندوستان میں کیا گیا اور نہ ہی شاہانِ مغلیہ کے دور میں یہ اس بحث کا مارجی پہلو ہے ٹیکسیش انکواری مکتبی نے بھی اس اصول کو تسلیم کیا ہے اگرچہ مکتبی کے نصف مبرد کا تو یہ خیال تھا کہ مالیات اراضی ٹیکس نہیں کھلا یا جائسکتا اور باقی نصف اسے ٹیکس ہی

کی قسم خیال کرتے ہیں تاہم یہ امر مسئلہ ہے کہ اس ملک میں بادشاہی نے اس قسم کے حقوق کا مطالبہ نہیں کیا۔ ہم یہ بتایا جاتا ہے کہ مغلوں کے زمانے میں یہ اصول رائج تھا۔ لیکن پنجاب کے لوگ اس صوبے کی زمین پر خاندان مغلیہ کے یہاں آنے سے بہت پہلے قابض تھے جس کا لا بدی تصریح ہے کہ بادشاہ آتے ہیں اور چلے جاتے ہیں اور اس حیثیت سے صرف اہل ملک ہی غیر فانی ہیں۔

خراج شہر و گنج کان و سیم رفت  
سکند رفت و شمشیر و علم رفت

امم باز شہاب پائشہ و تزویں نے میں کہ ایران ماند و جنم رفت  
لہذا میں گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ اگر کسی ملک میں یہ نظر یہ رائج بھی تھا تو بھی بیسویں صدی میں یہ کامیاب نہیں ہر سکتا۔ اگر یہ رقم زیر تخفیف آجائے تو ہم اسٹینکس کے کم کرنے میں صرف کرنا چاہیئے اور لگان میں تدریجی ترقی کے اصول کو استعمال کرنا چاہیئے۔ اس وقت تمام زینتوں پر لگان دیا جاتا ہے جو اہ کوئی آدمی و کمال زمین کا مالک ہو خواہ وہ سو کمال کا سب کو مالیہ دینا پڑتا ہے۔ انکمیکس میں تدریجی یا ٹینکس ادا کرنے کی صلاحیت کا اصول عمل میں لایا جاتا ہے۔ بالفاظ دیکھ ایک ترہ ہاں درجہ دار محصل بندی ہے وہ سر کچھ لوگ ٹینکس سے قطعی طور پر بری ہیں، لہذا میری گزارش ہے کہ کوئی نسل کو ٹینکس میں تخفیف کے سوال پر اس اصول کے ماتحت سوچ بچا کر کرنا چاہیئے۔

---

# گورنمنٹ کے مکمل تعلیم کے لئے مرطابیہ میں تخفیف کی تحریک پر تقریر پنجاب لحیلیو کونسل میں ۰ ار مارچ ۱۹۲۸ء کو کی گئی

جناب عالیٰ!

تعلیم کا سوال بہت اہم ہے اور مجھے یہ دیکھ کر بہت مسٹرت ہوفی کہ جن معزز ممبروں نے مجھ سے پہلے تقریریں کی ہیں۔ انھوں نے اس موضوع پر کمال سرگرمی اور ولے کے ساتھ انہماں خیال کیا ہے انھوں نے اس امر پر زور دیا ہے کہ تعلیم ایک مشترک دلچسپی کا معاملہ ہے یعنی یہ کہ ہندو، مسلمان، سکھ مسیحیہ دار اور مذہب کا اس معاملہ سے تعلق ہے۔ لیکن انھوں نے اس مسئلہ پر ایک بدیشی حکومت کے نقطہ نظر سے غور نہیں کیا۔ ایک بے غرض بدیشی حکومت تناقض اصطلاحات ہے۔ اس ملک کی بدیشی حکومت رومی کی تقدیر لکھ لیسا کی ایک قسم ہے جو ان تمام ذرائع کو مدد دو کرنا چاہتی ہے جس سے عوام میں روشن خیال پیدا ہو سکے جس آریل مبرہ نے مجھ سے پہلے تقریر کی ہے۔ انھوں نے پنجاب کی ۲۶، ۱۹۲۵ء کی تعلیمی رپورٹ کے اعداد و شمار سے ثابت کر دیا ہے کہ ہم تعلیم پر زکر کثیر خرچ کرتے ہیں لیکن فائدہ مفقود ہے کیا اس ایوان میں یا

اس ایران سے باہر کوئی شخص اس حقیقت سے انکار کر سکتا ہے کہ عوام انس کے لئے ہمیں تعلیم کی اشد ضرورت ہے ابتدائی تعلیم شائزی تعلیم اور دستکاری سب عوام انس کی تعلیم کے مختلف پہلو ہیں۔ اس ملک میں زمانہ تدبیح کے بزرگ دنیا کو مایا یا سراب کہا کرتے ہیں۔ معلوم نہیں کہ اس ایران سے باہر نیا مایا ہے یا سراب ہے۔ اگرچہ میں خود بھی اس سراب کا ایک ضروری جزو ہوں۔ اب ہم تعلیم کے ایک ایک درجے یعنی ابتدائی شناختی حقیقت بالکل واضح ہو جاتی ہے اور وہ یہ ہے کہ جری تعلیم کا فرمانفاذ کرنا چاہیے۔ وقار تعلیم کی کارروائی کے صفحوٰ پر تحریر ہے۔

”جیسا کہ داریکبر تعلیم کا خیال ہے۔ جری تعلیم مستقبل بعید ہی کا نصب العین نہیں ہونا چاہیے بلکہ ان رقوم کو جو دنیکل تعلیم پر خرچ ہو رہی ہیں اس مفید مقصد پر خرچ کرنے کا موجودہ اور قابل عمل ذریعہ بھی بنایا جاسکتا ہے۔ لہذا امید کی جاتی ہے کہ مقامی حکام اور دوسرے اصحاب جری تعلیم کے اصول کو زیادہ سے نیاد رواج دینے کے داسطے فری اور موڑا قدام اٹھائیں گے۔“

ساتھ ہی ساتھ مدرسی تعلیمات مدرسے ہیرنے، جنہیں ذاتی طور پر جانشی کا مجھے خفر حاصل ہے، ہمیں بتایا ہے کہ جہاں تک رضا کا لازم طریقہ تعلیم کا تعلق ہے موجودہ آثار یاں انگریز ہیں جری طریقہ تعلیم کے نفاذ کے حق میں یہ بھی ایک دلیل ہے ہمیں بتایا گیا ہے کہ جری تعلیم ۲۰۰۰ میونسلیوں اور قریباً ۳۰۰، یا... ہم سے کچھ زیادہ دہیات میں رائج ہے۔ ان مقامات پر کیا ہوتا ہے؟ ہمیں اس روپ شے کچھ پتا نہیں چلتا۔ ہمیں معلوم نہیں کہ کبھی والدین پر اپنے بچوں کو مدرسہ نہ بھیجنے پر حرمان کیا گیا ہے یا نہیں۔ نہ ہی ہمیں ان اساتذہ کی تعداد معلوم ہے جو ان مدرسیں پڑھاتے ہیں۔ جب تک ہمیں کافی معلومات بہم نہ پہنچائی جائیں۔ ہم ان میونسلیوں اور دہیات کے متعلق کچھ نہیں کہہ سکتے

جہاں تک مجھے ذاتی طور پر معلوم ہے میں اس ایوان کے مہر دل کو بتا سکتا ہوں کہ ان حقائق  
پر روپیہ ضالع کرنے کے علاوہ اور کچھ نہیں ہو رہا ہے۔ چند مکول جو بغاہر جبری معلوم ہوتے  
ہیں کھول دیتے گئے ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ مکول رضا کارانہ ابتدائی مکدوں سے کسی  
طرح مختلف نہیں ہیں۔ جا ب حال میں یہ گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ یہ مکول بالکل بے کار ہیں  
اور حقیقت تو یہ ہے کہ جس طریقہ پر یہ کام کرتے ہیں وہ جبری تعلیم کے اصول کے معیار  
یہکہ ہنچا ہی نہیں۔ پروٹ خود حتمی طور پر ثابت کردیتی ہے کہ جبری تعلیم کے اصول کے  
نفاذ کے بغیر چارہ نہیں فی الواقع وہ روپیہ جسم ابتدائی تعلیم پر ضالع کر رہے ہیں میش نظر  
پروٹ کے مطابق جبری تعلیم کے طریقہ کا اختیار کرنے کی حیات میں ایک دلیل ہے۔ پروٹ  
میں مذکور ہے کہ رہاکوں کی ایک کثیر تعداد پہلی جماعت میں داخل ہونی ہے لیکن وہ روپیہ  
جو ان پر خرچ کیا جاتا ہے اس لئے ضالع ہوتا ہے کہ یہ رہ کے اعلیٰ جماعتوں تک نہیں پہنچتے  
اگر ان لوگوں پر ایک کثیر رقم خرچ کی جاتی ہے تو یہ آپ کا فرض ہے کہ ان کو اعلیٰ جماعتوں  
یہکہ بھی لے جایا جائے۔ انہیں اعلیٰ جماعتوں میں پڑھنے پر مجبور کرنا چاہیے۔ لہذا میں گزارش  
کرتا ہوں کہ جہاں تک ابتدائی تعلیم کا تعلق ہے اس صوبے کی نلاح و بہبود کے پیش نظر  
جبری طریقہ تعلیم کا اختیار کرنے بے حد ضروری ہے۔

---

# فرقہ وارانہ فادات پر تحریکِ التوَا کے سلسلہ میں تقریر

پنجاب لیجبلیو کونسل میں ۱۸ اگسٹ ۱۹۲۸ء کو کی گئی  
جانب عالی :

جس مرض سے ہمیں سابقہ پڑا ہے وہ بہت پرانا ہے۔ اطباء کی ایک کثیر تعداد نے اس مرض کی تشخیص کرنے کی کوشش کی ہے۔ ان میں سے بعض ایک چند کامیاب بھی ہوئے ہیں لیکن بیشتر بالکل ناکام رہے ہیں۔ مختلف اطباء نے مرض کے مختلف علاج تجویز کئے ہیں لیکن ایک شاعر کے الفاظ ہیں ہے

شد پریشان خواب من اذکرست تجیرہ

یہ تمام علاج اصل مقصد کے حصول میں ناکام رہے ہیں۔ یعنی یہ اصحاب اُس براہی کے واسطے جو اس بدنصیب صوبے کے حقد میں آئی ہے کوئی ترباق نہیں ڈھوند سکے۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اس براہی کی اصل وجہ زیادہ سرکاری ملازمتیں حاصل کرنے کی جدوجہد ہے۔ دوسرے اصحاب کے نزدیک اصل وجہ اس خیال سے بالکل مختلف ہے۔ پنڈت نانک چند کی تقریر سے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان کا دل بنی نویں انسان کی محبت سے بریز ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ تمام مقدس گفتگو اس تصور کے واسطے جو ان کے دماغ پر مسلط ہے محض ایک آڑ ہے جو کچھ ہم اس سے قبل حاصل کر کچے ہیں اس

سے اب ہم دستبردار ہونے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ یہ بحث تمہارا مال سو ہمارا مال، ہمارا مال سو ہاں ہاں والا معاملہ ہے۔

بعض مبروع کا خیال ہے کہ صوبے کی پست صحافت موجودہ حالت کی ذمہ دار ہے وہ سرے مبروع کی رائے میں اصل وجہ علازمتوں اور اُنکے لئے عجد چہد ہے۔ تجارتیں کی تو کمی نہیں بلکن ان پر عمل کرنے کے لئے کوئی آمادہ نظر نہیں آتا۔ لاہور میں شہادت کے فروز بعد مختلف خیالات و انکار کے نیازدوں پر مشتمل ایک مشترکہ بھیٹی کا قیام عمل میں لایا گی تھا اور اس بھیٹی کا ایک اجلاس رائے بہادر مرتبی ساگر کے دولت کوہ پر منعقد بھی ہوا تھا بلکن مجھے بے حد افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہیر اجلاس پہلا اور آخری اجلاس تھا اس میں میں نے یہ تجویز پیش کی تھی کہ باہمی منافرت کو دور کرنے کے لئے بھیٹی کے لئے یہ مناسب صدم مہر تا ہے کہ بہت سی چھوٹی سب کیشیاں بنانی جائیں جن کا یہ فرض ہے کہ وہ شہر کے مختلف حصوں میں جاکر لوگوں کے باہمی تنازعات کی خرابی واضح کریں بلکن ہری تجویز کا وہی حشر ہوا جو عام طور پر اس قسم کی تجاویز کا ہوتا ہے۔ ہم نے بہت سے مقدّس باشندے کئے بلکن تیجہ وہی دھاک کے میں پات۔

اس ایوان میں باہمی رفاقت کے لئے دعاں ہمار تقریبی کی جاتی ہیں۔ مشترکہ کیشیاں اور مخاہمتی بروڈ بنانے کے لئے کہا جاتا ہے بلکن اسی ایوان کے ہر مبروع میں یہ امر اچھی طرح واضح کر دینا چاہتا ہوں کیتیں واعظ سے معاملات سو ہر نہیں سکتے۔ اگر اپ کچھ کرنا چاہتے ہیں تو اس میں مزید تاخیر قطعاً نہ ہوئی چاہیئے مجھے معلوم نہیں اگر مبروع کو اس امر کا احساس ہو چلا ہو کہ حقیقتاً ہم ایک خانہ جنگی کے دور میں زندگی بسر کر رہے ہیں اور اگر اس خانہ جنگی کو دلانے کے لئے سخت تجاویز عمل میں نہ لائیں تو تمام صورہ گی نصیسوسم مہر جائے گی۔

میں چوہری ظفر اللہ خان کی تردد سے تائید کرتا ہوں کہ جلد از جلد ایک گول میز

کافر نس کا انعقاد کرنا چاہیے جس میں گورنمنٹ کو بھی شرکت کی دعوت دی جائے۔ اس کافر نس کو موجودہ حالات کا بغور مطالعہ کرنا چاہیے اور اس قسم کی تجاویز پیش کرنی چاہیں جو موجودہ کمپیوٹ کو دور کر سکیں۔ اگر یہ فرقہ فارازہ منافت ملک کے دوسرے حصول پر بھی اثر آنداز ہوئی اور گاؤں میں رہنے والوں نے بھی ایک دوسرے کا گلا کاٹانا شروع کر دیا تو پھر خدا ہی جانتا ہے کہ اس کشمکش کا انجمام کیا ہو۔

---

# ملائموں کو مقابلہ کے امتحان پر کرنے سے متعلقہ بیرونی ویشن پر

بجُو  
پنجاب لیجیلیٹس کونسل میں ۱۹ جولائی ۱۹۲۴ء کو کی گئی

بنباب عالیٰ :

اُنzel وزیرِ ماں کی تقریبے بعد جو موجودہ صورت میں ریزولوشن کا میرے خیال کے مطابق مندرجہ جواب ہے اس ایوان میں کہنی کے لئے اس مباحثے میں کوئی عنوان نکوار اضافہ کرنے کا امکان نہیں تاہم میں سردار اجل سنگھ کی معصوانہ تصوریت کی تعریف کرنے بغیر نہیں رہ سکتا جو تمام دوسری تصویبوں کی طرح واقعات کے علاوہ سب کچھ دیکھتی ہے میں اپنے محترم دوست کو یقین دلانا چاہتا ہوں کہ مقابلہ کے امتحان کا حصول بذات خود اس ملک میں بالعموم اور اس صورتے میں بالخصوص ناقابل عمل ہے میرا خیال ہے کہ اس ایوان میں بہت سے محترم نمبروں کو اس واقعہ کا علم ہے کہ پنجاب یونیورسٹی ایسا غیر فرمودا رہے ادا رہ بھی اپنے مختلف امتحانات میں فرضی روں نمبروں کو استعمال کرنے پر

۱۔ مرجعیتی ڈی مونٹری

۲۔ اس قرارداد کے جو سردار اجل سنگھ نے پیش کی تھی افاظ یہ ہیں :-

” یہ کونسل گورنمنٹ سے مفارش کرتی ہے کہ آئندہ تمام مکمل میں سرکاری ملائموں کو جماں تک ممکن ہو مقابلہ کے امتحان سے پُر کیا جائے اور جماں یہ ممکن نہ ہو اور امتحانات ضروری سمجھا جائے تو سب سے زیادہ مستند امیدوار کو بلا الحافظ قوم ذہب اور رنگ منتخب کیا جائے ۔ ”

بجور ہے۔ اس طرح متحن کو اس امیدوار کے جس کا وہ پرچہ دیکھتا ہے، مذہب، ملت، زنگ اور کالج کے متعلق کچھ پتہ نہیں ہوتا۔ یہ طریقہ اس لئے اختیار کیا کیونکہ خطرہ تھا کہ ہندو متحن مسلمان امیدواروں کو فیل ڈکر دیں اور مسلم متحن ہندو امیدواروں کو راؤازی شرم شرم کیا دیکھ بھیک ہے کہ یہ ایک شرمناک فعل ہے یعنی اس کے وجہ سے انکار نہیں ہو سکتا۔ اس کے باوجود ہندو اور مسلمان امیدوار اپنے پرچوں میں بعض ایسے نشانات چھوڑ دیتے ہیں جن سے تھیں کو اس کے مذہب اور ملت کا پتہ لگ جائے۔ لکھا ہوا دیکھا جو عربی کے امتحان کے پرچے دیکھ رہا تھا میں نے چند پرچوں پر ۸۶، لکھا ہوا دیکھا جو عربی کے ایک فارسی کے ہندو مسٹر کا جمیع ہے۔ اسی طرح دوسرے پرچوں پر ۸۰۴، لکھا ہوا تھا۔ جس سے مراد ایک طرف تو نہ لے سے امداد مانگنا ہے اور دوسری طرف متحن پر امیدوار کی ملت کا ظاہر کرنلایک غیر فرقہ دانہ افمارے میں تصورت حالات یہ ہے۔ اب ایک اور مثال یجئے۔ تازہ فدایات لاہور میں ہندو اور مسلمان دو قوم روز بکر کی دفعہ ڈپی مکشز کے پاس گئے اور ہر دو قوم نے مخالف ملت کے تحقیقاتی افسروں کے خلاف شکایت کی! اس قسم کے ایک دو کامیں بھی عمر تھا راؤازی شرم ایک کوئی شرم کی بات نہیں۔ یہیں راتعت کو تحقیقت کے آئینے میں دیکھا ہے۔ موقعي افسوس کا مقام ہے کہ صدرت حالات اس قدم از ک ہر چیز بے۔ ڈپی مکشز نے ہیں بوجواب دیادہ آپ کو معلوم ہے اور یہ سے خیال میں اس نے جو کچھ کہا اس میں وہ بالکل حق بجا بنت تھا۔ اصلاحات کی سکیم کے نفاد سے پہلے پولیس میں ۱۲۰ برش افسر تھے اور اب صرف ہمارے برش افسروں کی تعداد کافی نہیں ہے اور دو قوم فرقے یوپیں افسر جا ہتے تھے۔

بدقسمتی سے یہیے دوست پنڈت نامک چند اس وقت یہاں نہیں ہیں۔ انہوں نے کہا ہے کہ حکومت نے رنگ و نسل کا امتیاز اٹا دیا ہے اور اس طرح وہ آس بیاں جو پہلے برش افسروں کو ملتی تھیں اب ہندو اور مسلمانوں کے حصہ میں آتی ہیں لیکن میں اپنے دوست کو

یقین دلانا ہوں کہ حکومت نے اس معاملہ میں بڑی سخت غلطی کی ہے اور اگر بڑش افسروں کی تعداد میں اضافہ کر دیا جائے تو میں اس کا خیر مقدم کروں گا (آوازیں، نہیں، نہیں) جب میں یہ کہتا ہوں تو اپنی ذمہ داری کو پوری طرح محسوس کر کے کہتا ہوں اور میں نہیں نہیں کی آفاز کا مطلب بھی خوب سمجھتا ہوں میں اس غلط اور سلطی قویت سے مسحور نہیں ہوں جیس کا انہمارا اس طرق پر کیا جائے (ڈاکٹر شیخ محمد عالم، ہر شخص ایسا نہیں ہے) خیر ممکن ہے ایسا ہر لیکن متحده قویت کی گفتگو بیکار ہے اور بہت عوامہ تک بے کار ہی رہے گی۔ یہ لفظ پچھلے سال سے زبانِ زدِ عام رہا ہے لیکن جس طرح زیادہ کروکر کرنے والی مرغی انڈہ نہیں دیتی اسکی طرح اس لفظ سے بھی کتنی تیجہ برآمد نہیں ہو سکا۔ بہر کیف یہرے خیال کے طلاقی ملک کی حالت کا تقاضا یہ ہے کہ مقابلہ کے امتحان کا سیدھا سادھا طریق یا ایسا رائج ذکر کیا جائے ملک کے نئے سب سے بہتر طریق وہی ہے جو سرجعفری ڈی موٹ مورثی نے اپنی تقریر میں بتایا ہے جیسی ایسا اسلامی عصی میں انتخاب اور نامزوگی ونوں کی آمیزش ہے۔

ایک اور چیز جس کی طرف میں توجہ ملانا ضروری سمجھتا ہوں یہ ہے کہ میں آنzelil اے جو شد سے منتخب ہرستے ہیں (اکی تقریر جس کا انداز داعفانہ تھا اور جس میں انھوں نے اچھوتوں کی دکالت کی ہے سن کر بہت خوش ہوا میں اس تقریر کا خیر مقدم کرتا ہوں اگرچہ اس عالم میں پندت ملن مالیہ کے فتویٰ نے کا مجھے علم نہیں رلا مونہن لال کی رائے وہی ہے جو میری ہے، ابھی تھوڑا ہی عرصہ گذرا کامنھوں نے اپنے ایک بہت ہی قریبی رشتہ دار کو اس بات پر ذات براوری سے خارج کر دیا تھا کہ اس نے اپنی لڑکی کی شادی ایک چھپنے طبقے کے برہمن سے کر دی تھی (لال موسن لال انھوں نے ایسا نہیں کیا) یہ اخباروں میں شائع ہو چکا ہے اور پندت جی سے کہا جھیل کیا تھا کہ وہ ان کھلی چھیسوں کا جواب دیں جن کا خطاب اُن سے تھا لیکن انھوں نے کوئی تردید شائع نہیں کی بہر حال میں اس تبدیلی کا خیر مقدم کرتا ہوں بشرطیکریہ صرف نظری طور پر نہ ہماور میں امید کرتا ہوں کہ یہرے شلوسے منتخب ہو۔

اُنہیں دوست کی گوششوں کی بدولت یہ صورِ حضورت چھات کی لخت سے پاک ہر جائے گا۔  
ٹھانے ہے کہ جنوبی ہندوستان میں اگر کسی برہمن کو کسی حضورت سے بات کرنی ہو تو وہ اپنا طلب  
کسی نزدیک کی دیوار یا درخت کو بناتا ہے اور اسی طرح جگاب میں احتجوت کو اپنا مخاطب  
اسی دیوار یا درخت کو بنانا پڑتا ہے۔ اس کی وجہ یہ تبانی جاتی ہے کہ برہمن کی تقدیر اسے  
شودر سے خطاب کرنے کی اجازت نہیں دیتی۔ وہ دن کتنا اچھا ہو گا جب یہ تمام پاندیں  
بانکل دُور ہو جائیں گی اور اس صورت کے ہندو مساوات کے اچھے اصولوں پر عمل پڑا ہے۔

### جانب حالی ۱

مجھے اصول مسابقہ کے متعلق کچھ اور کہنے کی ضرورت نہیں ہے میرے دوست نے موجودہ نظام  
کی چند خامیاں گزاری ہیں نیز انہوں نے اس اصول کی کامیابی کے سلسلے میں دوسرے ملکوں کا  
ذکر بھی کیا ہے لیکن میں یہ ضرور کہوں گا کہ اس ملک کے حالات دوسرے ملکوں کے حالات  
سے قطعاً مختلف ہیں! میں لئے وہ اصول جو دوسرے ملکوں میں مظہد تابت ہوئے ہیں اس ملک میں قابل  
عمل نہیں ہیں اس ملک میں ایک فرقہ دوسرے فرقہ کی تباہی دریادی کے درپے رہتا ہے۔  
لہذا جن لوگوں کے اتحاد میں زمام حکومت ہوا۔ انہیں چاہیجے کہ اس ملک میں رہنے والے ہم  
فرقہ کو بھائی طور پر بند کرنے کی کوشش کریں، یہ بھی کہا گیا ہے کہ موجودہ طریقہ نیشنلزم کی ترقی  
میں سدراہا ہے۔ ایک قوم ہونا اچھا ہے یا کوئی نہیں۔ یہ ایک بحث طلب مسئلہ ہے میرے خال  
میں ایک قوم ہونا اچھا ہے لیکن اگر اسے اچھا فرض بھی کرایا جائے تو بھی میں یہ کہوں گا کہ  
سب سے پہلی ضروری چیز اس ملک کے مختلف فرقہ میں باہمی اتحاد پیدا کرنا ہے بحالاً  
موجودہ مختلف فرقے ایک دوسرے پر اتحاد نہیں کرتے۔ ایک فرقے کو دوسرے پر بھروسہ  
نہیں۔ حالانکہ جب ہم ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو قیمت انسان دوستی اور محبت و  
مودت کی باتیں کرتے ہیں۔ چند دنوں کی بات ہے کہ میرے ایک دوست نے دو ہندو دوستوں  
کو باتیں کرنے لئے۔ ان میں سے ایک نے پوچھا کہ اب ان کی کیا پالیسی ہوئی چاہیئے دوسرے  
لئے سردار اجل ملک، ایم۔ لے نے جواب دیا۔ زبان سے قویت قویت کہتے ہو میکن اندر ہی طور پر  
اینی نظر بیشتر لئے فرقہ یورکو۔

# طب یونانی اور آیورودیک کے ریزولوشن پر لفڑہ

## چوجونہ پنجاب لیجیلیٹو کونسل میں ۲۲ فروری ۱۹۲۸ء کو کی گئی

جناب عالیٰ!

اس ملک میں یہ خیال بہت عام ہوتا جادا ہے کہ حکومت ایک طرف تو مغربی طب کی حایت اور دوسری طرف ملکی طب کی عدم حایت اس نئے کر رہی ہے کہ اس کے پیش نظر تجارتی اغراض میں میں نہیں کہہ سکتا کہ اس نظر میں سچائی گھن حصہ ہے لیکن اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ طب یونانی اور آیورودیک حکومت کی حایت سے محروم میں میرا خیال ہے کہ ان تمام ہاتھوں کے باوجود ہر طب مغربی کی حایت میں کہی جاتی ہیں اس کو اب بھی طب یونانی سے بہت کچھ سیکھنا ہے۔ طب یونانی کے متعلق بہت سی محتاجیں بالخصوص شجیب الدین سرتندی کی تصانیف اب تک شائع نہیں ہو گئیں یورپ کے مکتب غافلی میں بہت سی ایسی کتابیں موجود ہیں جن کے شائع ہرنے سے ان وگوں کی تکمیل کھل جائیں ہو طب مغربی کی برتری کے فخر یہ طور پر قائل ہیں۔ ہم یہ امر بھی نظر انداز نہیں کر سکتے کہ مندوستان ایک غریب ملک ہے اور یہاں کے باشندے قسمی دواویں کا استعمال نہیں کر سکتے اس نئے ایسے نظام کو جو ستاد برداج دینا ضروری ہے اس نکتہ کے پیش نظر میرا خیال یہ ہے کہ یونانی اور آیورودیک طبی نظام ہمارے نئے زیادہ مناسب ہیں۔ یہ درست

ہے کہ جس طریق پر ہماری دو ایساں تیار کی جاتی ہیں وہ ناقص ہے اور اس میں اصلاح کی ضرورت ہے۔ ہمیں ایک ایسے ادارے کی ضرورت ہے جو دو اسازی سمجھائے۔ مجھے یقین ہے کہ ہمارا اپنا دو اسازی کا طریق دوسرا سے طریقوں کے مقابلہ میں ہماری صحت کے لئے مزدود ہے اگر اصل مرضی سے تھوڑا سا انحراف ناگوار خاطر ہے تو میں ایک واقعہ کا ذکر کرنا چاہتا ہوں میرے قیام انگلستان کے دران میں میرے ایک انگریز دوست نے کہا کہ ہمارا کہنا پکانے کا طریق بالکل غیر قدیم ہے اور اس طرح خواہک کی اصل لذت پکانے کے دران میں مفقود ہو جاتی ہے اس نے مغرب کے کھانا پکانے کے طریقے کی بہت تعریف کی۔ اس پریشان سے کہا کہ جیسا ہم اپنے کھانے کے ساتھ کرتے ہیں مغرب والے ویسا ہی اپنی دواؤں کے ساتھ کرتے ہیں آدم برصغیر مطلب میرا خالی ہے کہ اگر کوئی نہ سمجھدی گی سے دیسی طب کی اصلاح کی گرشش کرے تو یہ طریقے اس ملک کے لئے بسید مفید ثابت ہو سکتے ہیں۔ لہذا میں حکومت سے دخاست کروں گا کہ اس عادل کی طرف زیادہ توجہ مبذول کرے۔

---

**نہم میں کے صوں و محال ارضی پر عکس نے کر فلموں ترقہ**

**پنجاب لیبلیٹ کو نسل میں ۲۳ فروری ۱۹۴۸ء کو کی گئی  
جانب عالی!**

مجھے یہ سن کر مسترت ہوئی کہ ازیل وزیر مال اعنة لگان کے موجودہ سسٹم کو اس اصول پر جائز ثابت کرنے کی کوشش نہیں کی زمین حکومت کی ملکیت ہے بلکہ انہوں نے بڑی ہر شیڈی سے یہ کام شملہ والے ازیل مہر کے لئے رکھ چکرا میرے خیال میں اس موقع پر پنجابی کی مزاحیہ کہا تو چونا وہ پند نہ کاہی یعنی مال مرقہ چور سے زیادہ بھاگنا چاہتا ہے بہت موزون معلوم ہوتی ہے۔ رایک آواز چور کون ہے؟، آپ مجھے چاہیں سمجھ لیں۔ چونکہ شملہ والے مہر نے یہ سوال اٹھایا ہے اس لئے اس کے تعلق مجھے چند تائیں کہنی پڑیں شملہ کے نامندہ کو مسلم ہونا چاہیے کہ پروں نامی ایک فرانسیسی سب سے پہلا یورپی مصنف تھا جس نے ۱۸۳۰ء میں اس نظریے کی تجدیب کی اس کے بعد ۱۸۴۵ء میں برگز روگز BRIGGS نے ہندوستانی قانون درواج کی زمین پر حکومت کے الگاز حقوق کے تعلق دیسیں تحقیقات کیں۔ وہ اپنی کتاب میں متعدد قوانین اور ان دیگر طریقوں کا جو ہندوستان کے مختلف حصوں مثلاً بھاگل، مالوا اور پنجاب میں رائج ہیں بالکل صیغح نقشہ پیش کرتا ہے اور بالآخر اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ ہندوستان کی تاریخ کے کسی دور میں بھی حکومت نے زمین کی ملکیت کا دعویٰ

نہیں کیا، بہر کیف لارڈ کرزن کے ہداییں یہ نظریہ پیش کیا گیا میکس کمڈی کی روپوٹ نے جو کچھ عرصہ پیش تر چھپ چکی تھی یہ امر واضح طور پر ثابت کر دیا ہے کہ یہ نظریہ بالکل بے بنیاد ہے۔ مجھے یقین ہے کہ اسی وجہ سے ازیں وزیر مال نے موجودہ رواج کی ماقومت اسی نظریہ پر نہیں کی۔ (وزیر مال: یہ ضروری نہیں، جناب عالی! اگر آپ کی رائے اور آنے والے وزیر مال کی خواہش ہوتودہ اس نظریہ کی پناہ دیل پیش کر سکتے ہیں۔ لیکن اس موضوع پر اپنی ہی تقریب میں انہوں نے اس اصول کی بناء پر لگان کے موجودہ سسٹم کے دفاع کی مطلق کو خشن نہیں کی تھی اوزیر مال: میں یہ چاہتا نہیں تھا)

ہم یہ بھی سمجھتے ہیں کہ حکومت اس نظریہ پر اعتماد نہیں رکھتی، بہر صوت ہمیں سب سے پہلے یہ دیکھنا ہے کہ لگان کا موجودہ طرز تعین کہاں تک انصاف پر مبنی ہے۔ مانا کر یہ قابلِ عمل بھی ہے اور اس کی پشت پر دیرینہ روایات بھی۔ یا اب ہر سب سے پہلے تو دیکھا یا ہے کہ اس کے ساتھ انصاف بھی ہے یا نہیں؟ میں تو یہ عرض کروں گا کہ یہ طریقہ سراسر غیر منصفانہ ہے اور اس کی غیر معقولیت بالکل واضح ہے۔ زمیندار چھوٹا ہر یا بڑا سے ہر حالات میں لگان ادا کرنا پڑتا ہے۔ لیکن اگر کسی شخص کی امتنی زمین کے علاوہ دوسرے ذلتیں سے ہر اور یہ سالانہ امتنی دو ہزار روپے سے کم ہو تو اسے کوئی ٹیکس ادا نہیں کرنا پڑتا۔ اور یہی بے انصافی ہے کہ کوئی شخص بھی اس طریقہ کی غیر معقولیت سے انکار نہیں کر سکتا۔ یہ کہنے کی تو کوئی ٹیکس کو چونکہ اس بے انصافی کو دور کرنے کی راہ میں ناقابلِ عبور مصائب حاصل ہوتے ہیں اس لئے اس لعنت کو مستقبل بنا دیا جائے۔ ہمیں اس نسل کا اعتراض کریں اور حقیقی اوضاع اس کو دور کرنے کے لئے مناسب تدبیاب کرنا چاہیے۔ مجھے یہ مان لینے میں نقطی تباہ نہیں کہ انکم ٹیکس کے اصول کو زمین کے لگان پر چھاپ کرنے میں غلط ناک مشکلات ہیں۔ دراصل چھلی مرتبہ میرے قریب قریب اسی قسم کے ایک ریزولوشن واپس لے لینے کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ مجھے مذکورہ اللہ رشید مشکلات کا احساس تھا۔ نیز یہ کہ ابھی اس

معاویہ میں مزید تحقیق درکار بھی۔ ہر چند اس وقت جو مشکلات میرے ذہن میں تھیں ان کا ذیلیز رمال نے بالکل ذکر نہیں کیا۔ ہی مجھے اب ان کے ذکر کرنے کی ضرورت ہے تا وقایتیک میں اس بارے میں دوسرے مبلغان کے خیالات نہ جان نہیں ملایا۔ آواز، پھر تو آپ بدل نہیں سکیں گے، (بدیں صورت میں ایوان کو وہ مشکلات نہیں بتانا چاہتا جو میرے ذہن میں تھیں (ایک آواز، کیا یہ کوئی راز ہے) یہ ایک کھلا ہمازار ہے جس پر افیشل سکرٹس ایکٹ (کانفارڈ نہیں ہوتا۔)

فاضل وزیر مال نے دو ولیمیں میش کی ہیں اولاد وہ فرماتے ہیں کہ ہمیں دوپے کی بھی شہزادی رستی ہے صوبے کو ترقی کرنے کے لئے روپیہ درکار ہے لیکن گورنمنٹ کیلئے اگر کوئی نہیں کرتی۔ میں سمجھتا ہوں کہ گورنمنٹ کو اس وقت تک کیا اگری کی ضرورت نہیں جب تک کہ اس کے قبضہ میں وہ کسان ہیں جن کی محنت و مشقت میں کو سونا بناریتی ہے۔ لیکن اس قسم کی دلیل تو ہر اس بڑے عمل کے دفاع میں میش کی جاسکتی ہے جس سے حب ضرورت دوپیہ فراہم ہو سکے۔ اگر ہم یہ فرض بھی کر لیں کہ یہ دلیل کچھ وزن رکھتی ہے پھر بھی میں یہ گذارش کروں گا کہ لگان کے طریقے میں ترمیم کے متبہ مال گزاری میں جو کمی واقع ہو وہ دوسرے طریقوں سے پوری کی جاسکتی ہے۔ مثلاً ہم نظم و نسق کے اخراجات میں کمی کر سکتے ہیں یا انہم نیکس ایکٹ کے مانع تقابلی حصول آمدی کی حد کم کر سکتے ہیں۔ ہم ترقیات پر کم خرچ کر سکتے ہیں جس کا نام تو کافی شاذدار ہے لیکن جس سے اب تک ہمیں کوئی نامہ نہیں ہوا۔

نیز ہم اس کی کو ان تحقیقات سے بھی پرواکر سکتے ہیں جو حکومت ہند نے کی ہیں۔ ثانیاً آزیزیل وزیر مال کی یہ دلیل ہے کہ مال گذاری کا یا تو سالا بوجھو صداف کے کندھوں پر ڈپتی ہے یا صارف بالواسطہ اس بوجھ کے کچھ حصہ کا حامل ہوتا ہے۔ دلیل بنظاہر تو معقول ہے۔ لیکن ذاتی طور پر مجھے اس کے جواز میں شکر ہے۔ ہمیں صوبے کی صورت حال کو کبھی بھی نظر انداز نہ کرنا چاہیے۔ ہم ٹانکی کے طریقے کو بہت عرصہ سے چھوڑ چکے ہیں

وزیر مال : ابھی نہیں اصل طور پر توا ایسا ہو سکتا ہے۔ قانون نگان اراضی بناوی مکر تنہیں کرتا۔ وزیر مال : تا حال ایک میں اس قسم کی کوئی ترمیم نہیں ہوتی (اعلیٰ طور پر بیانی کا طریق ختم ہو سکتا ہے۔ والثرا معلم میرے زیندار بجا ہوں کا اس مسلم میں کیا روایہ ہو میرے خیال میں صافی نقطہ نظر سے تو بیانی ہی کا طریق بہتر ہے۔ بہر حال زمینی پیداوار کی قیتوں کا تعین صارف کی طلب سے ہوتا ہے اور جیسا کہ آزیل وزیر خزانہ نے فرمایا ہے۔ زمین کے نگان کا تعین قیمتیں کرتی ہیں لیکن جب ایک دفعہ نگان کا تعین ہو جاتا ہے تو پھر سالوں وہی شرح چلتی رہتی ہے۔ اگر شرح مقرر ہونے کے بعد قیمتیں زیادہ ہو جائیں تو پیچے والے کے لئے منافع کا امکان ہے۔ لیکن اگر قیمتیں کم ہو جائیں تو میرا خیال ہے کہ زمین کے نگان کا کوئی حصہ بھی صارف پڑتی۔ وزیر مال : اگر قیمتیں بڑھ جائیں (وزیر مال : تب صارف کو دینا پڑتا ہے) مجھے اس کے متعلق زبردست شکوک ہیں۔ تمام صورتِ حال کا انحصار اتفاق پر ہے۔ اگر قیمتیں بڑھ جائیں تو منافع کے امکانات ہیں لیکن اگر قیمتیں کم ہو جائیں تو آزیل وزیر مال کی دلیل کا اطلاق ہی ممکن نہیں۔ صارف تعین نگان میں تو ضرور درکرتا ہے لیکن بخاندان تسام درود مدار اتفاقات پر ہے۔ ہیں یہ بھی نہ بھونا چاہیے کہ بالخصوص بارانی علاقوں میں پداوار بغیر قیمتی ہوتی ہے۔ آزیل وزیر مال نے یہ دلیل پیش کی ہے کہ یا تو اس نظام کو جاری رکھا جائے یا پھر کیک قلم فرش کر دیا جائے قیسری کوئی ممکن صورت نہیں ہے۔ اس ضمن میں یہ یہ گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ متنک طے آزیل میرا کے پیش کردہ بیز و بیوشن کی اصل روح یہ نہیں ہے۔ بلکہ مشایپ ہے کہ الگ آپ یہ تسلیم کر لیں کہ موجودہ سسٹم غیر منصفانہ ہے تو اسے دور کرنے کے لئے کچھ کچھ یہ اس مسلم میں بڑے پیشہ میران واضح تجاذب آزیل پیش کر کچھ ہیں۔ میرے خیال میں انکم لیکن کے اصول کو نگان سسٹم میں مکمل طور پر بخوبی بغیر بھی

لہ سر چھوٹی ڈی موٹٹ موڑی  
لہ مائٹھ صاحب چھوڑی (بعد میں چھوڑی سر چھوڑو رام)

قانون نگان اراضی و فرمہم میں ترمیم کرنے سے ایسا ہر سکتھے ہے۔ اس مقصد کے لئے میں پہلے ہی ایک ترمیم پیش کر چکا ہوں اگر پیرے خیال میں حالات اس ترمیم کے لئے سازگار معلوم نہیں ہوتے۔ لہذا باب میں یہ تجویز پیش کرتا ہوں کہ پانچ بیجھے تک دہ تمام زمینیں ہمارا آبادی نہ ہو اور جہاں پیدوار قطعی طور پر متعین ہو نگان سے مستثنی قارڈی جائیں آیا انکم تکیں کے اصول کا احلاق نگان اراضی پر کیا جائے یا نہیں۔ اس سوال کا فیصلہ کئے بغیر بھی ایسا کیا کیا جاسکتا ہے اگر آپ یہ فیصلہ کر دیں کہ پانچ بیجھے تک کی تمام زمینیں نگان سے مستثنی ہیں تو پیرے خیال میں اس سے نگان میں کوئی خاص کمی واقع نہ ہوگی۔ بہر کیف اگر کوئی محدود کمی ہو بھی جائے تو پیرے خیال میں وہ دیگر اطراف میں خروج گھٹانے سے پوری کی جا سکتی ہے اب رہ گئی آنzel فذیر مال کی وہ دلیل بلکہ ان کا ظاہر کردہ خدوشہ کہ ممکن ہے یہ یوز دیکھ نزايدہ لینڈ ریزیولیٹ کی مرتب کا باعث ہو جائے اور اس طرح ہم بچ کشی کا سر تکب ہوں۔

پیرے خیال میں ضبط تریکے اس دور میں طفل کشی کوئی بُری بات نہیں ہے بالخصوص جبکہ ہم معلوم ہو کہ بچہ بذرکار استھنے گا۔ پیرے خیال میں پانچ بیجھے تک قطعات اراضی کی نگان سے صافی کوئی بڑا مطالبہ نہیں ہے اور مجھے امید ہے کہ حکومت اس محاذ پر اچھی طرح خود و خرض کرے گی اگر اس حد کو پانچ بیجھے تک بھی کر دیا جائے تو ذاتی طور پر مجھے اس سے بھی آتفاق ہوگا۔ (فذیر مال پانچ ایکڑ) اس صوبے میں منفعت سخشن اراضی دس یا گیارہ بیجھے تک زمین کا نگان صاف کر دیں سے امد فنی میں کوئی خاص کمی نہ ہوگی رچ مردی فضل حق صرف دو کرڑہ (پیرے خاب سے تو کمی دو کرڑہ سے بہت کم ہے روزیروں مال۔ اگر صرف دو ایکڑ تک کے نگان کو صافی دی جائے تو دو کرڑہ سے کم ہوگی) ادھاری ایکڑ روزیروں مال گناہ بے لذت اگر آپ اس گناہ بے لذت کا ارتکاب کریں تو یہ ثابت ہو جائے گا کہ آپ میں بھی انصاف کی کچھ خس موجود ہے اس سلسلہ میں ایک معزز مبرہنے ایک تحقیقاتی گھنٹی کو دوس بیجھے کی تجویز بھی پیش کی ہے۔ پیرے خیال ہے کہ متعدد کمیشن دوس ہوئے ہیں۔ اگر پیرے

اس ملک سے کوئی نہیں گیا۔ بیرے معاز دوست کرشاید ان اساب کا علم نہیں جو انقلاب وس کا پیش خیر ہیں۔ ان اساب کو تفصیل کے ساتھ بیان کرنا بھی ضروری نہیں۔ انقلاب وس کے بعد سان واتھات کے متعلق جو دہان ٹھہر پڑی رہئے اور اس نظام کے متعلق جو آج کل دہان رائج ہے۔ کافی کتابیں شائع ہو رچکی ہیں۔ برٹنڈرسل ایسے مشہور مصنفوں اور درمیے اشخاص کی جنہیں نے اقتصادیات کا مطالعہ کیا ہے۔ کتابیں موجود ہیں۔ بیرے خیال میں میرے معاز دوست نہیں تاکہ چند نے پڑھ دی افضل حق کی اس تجویز کا پہلے ہی ملکت جواب دے دیا ہے یعنی اس وقت پنجاب کا زمیندار اپنی مالکانہ چیخت کو ترک کرنے کے لئے تیار نہیں۔ اس ملک میں ایسے چھوٹے چھوٹے زمیندار بھی ہیں جن کی کل ملکیت دو گھنیے یادوکمال ہے ہرچوپ کہ ان کی چیخت مزاعین کی کسی ہے تاہم وہ انفرادی ملکیت کے حقوق سے دست بردار ہونے کے لئے تیار نہیں۔ لہذا میری گذارش ہے کہ حکومت کے ریزولوشن کے مطابق پر فور کرنا چاہیئے تاکہ چھوٹے زمینداروں کے لئے جن کی زمین پیداوار ان کے خاندانوں کی پرداش کے لئے بھی قطعی طور پر نامکافی ہے۔ کوئی بہتری کی صورت نکل سکے۔

---

# بجٹ ۳۰، ۱۹۲۹ء پر لقریب پنجاب لیہ بیسٹ کونسل میں ۳ مارچ ۱۹۲۹ء کو کی گئی

جانب عالی!

کونسل کے سامنے پیش کردہ بجٹ ایسی مال حالت کا آئینہ فارہ ہے جس کو میرے خیال کے مطابق ادا نہیں دیز رخانہ کے الفاظ میں بڑے سے بڑا رجاتی بھی بالکل تسلی نخش خیال نہیں کر سکتا۔ نیز وہ بیان ہے کہ ساتھ یہ بجٹ پیش کیا گیا ہے اس قدر جامع اور بے لگ ہے کہ اس کے بے لگ ہنے کی وجہ سے یہی بجٹ پر کسی قسم کی تنقید کرنے کے بعد شکل ہو گیا ہے۔ نہ ہر حال اس میں چند یہیزیں ایسی ہیں جن کو نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ اس بجٹ کا سب سے نیاں پلو یہ ہے اور اس لحاظ سے یہ پہلا بجٹ ہے کہ اس میں حکومت ہند کے حصے کی کوئی رقم نہیں۔ لیکن اس کا سب سے زیادہ افسوس ناک پہلو یہ ہے کہ پانچ سال کی متواتر خوشحالی کے بعد بھی ہمارے سامنے پہلی مرتبہ خارے کا بجٹ آیا ہے، آب کاری اور سٹمپس (STAMPS) میں تحریر اس اضافہ ہرگز باعثِ اطمینان نہیں ہے کیونکہ اس کا مطلب یہ ہا کہ صوبے میں شراب خوری اور مقدمہ بازی ٹڑھ گئی ہے جس پر حکومت فخر کر سکتی ہے اور نہ عوام ۱۹۲۸-۲۹ء کے بجٹ میں صرف آب پاشی اور جیلوں کے اخراجات میں اضافہ ہوا ہے۔ آب پاشی میں اضافہ اگست کے سیال بول کی وجہ سے ہے اور جیلوں میں اضافہ کی وجہ قیدیوں کی تعداد میں زیادتی اور خواک کی گرانی ہے۔

سیلاب ایک تدریقی امر ہے جس کو روکا نہیں جاسکتا۔ اگرچہ ہم ہر چیز کو قبول کے سر تحریر پر میں یقین رکھتے ہیں تاہم بحث کو ضرور کیا جاسکتا ہے۔ اور بحث کے انسداد کے لئے اگر ہم مناسب زراعی عمل میں لامیں تو کافی حد تک ان کو روکا جاسکتے ہیں اس وقت تو حالات یہ میں کہا گرفتی آدمی ۱۰ روپے کا مریضی یوں تراے تو اسے دو سال کے لئے جیل خانہ بھیج دیا جاتا ہے کہ جیلوں میں قیدیوں کی تعداد میں اضافے کا بہت حد تک یہی باعث ہے۔

۱۹۲۹ء کے تجھیز بجٹ میں سب سے مقدم غور طلب مسئلہ تعلیم کا ہے یاد رکھنے کے لئے ۱۸ کروڑ رقم وقف کی تحریر ہے آنzel وزیر مال کے بیان میں صفحہ ۵ پر رقم ۲۷ میں دی ہوئی ہے میں ان اعداد کے سمجھنے سے قائم ہوں کیونکہ اگر، ۶ ماہی میں خرچات کے لئے ۱۲ لاکھ جمع کے جایں تو میزان ۹۹،۱ برتقی ہے تو کہ اہر برا اسرار جو بھی تیزی لے: کیا میں یہ تباہ کی جگات کر سکتا ہوں کہ اس میں وہ رقم بھی شامل ہیں جو تعمیرات و مرمتی کاموں اور مشیشی پر خرچ ہوں گی) بہت خوب جہاں تک تعلیم کا تعلق ہے صورت بہت ہی مایوس گن ہے بلکہ میں کہنے والا تھا کہ وحشت اندر ہے۔ ۱۹۲۲-۲۳ء میں ۵۵ منٹی مدرسی نے امدادی رقم کے واسطے مذاہست کی جن میں اسلامیہ مکتبوں کی تعداد صرف ۱۶ تھی کل زراعات کی میزان ۹۰۶ را روپے پر بھی جس میں سے اسلامی مکتبوں کو صرف ۲۹، ۲۱۳ روپیہ ملا۔

۱۹۲۶ء میں ہائی مکتبوں کے واسطے جواہاری رقم دی گئیں ان کی میزان ۹۰۶ را روپے پر بھی جس میں سے اسلامی مکتبوں کو صرف ۲۱۳، ۲۹ روپیہ ملا۔ ۱۹۲۶-۲۷ء میں ہائی مکتبوں کے واسطے جواہاری رقم دی گئیں ان کی میزان ۲۸۴ را روپے پر بھی ہے۔ اور اسلامی مدرسون کا حصہ ہی ۲۱۳ روپیہ رہا۔ جو تمام رقم کا صرف ۲۲ فیصد ہے۔ ۱۹۲۸ء میں امدادی رقم ۱۵۳ را روپے پر مشتمل تھیں اور اسلامیہ

مردوں کا حصہ صرف ۳۲۰،۳۲۰ روپے بنایتی آبادی کے اس حصہ کو جو تعلیم کے لحاظ سے سب سے زیادہ پچھے ہے اور قرضہ کی زنجروں میں جگڑا ہوا ہے۔ ۱۰ لاکھیں سے کل دو لاکھ سکا یہ صورت حال کسی طرح بھی تسلی بخش نہیں کہا سکتی۔ پھر یہیں بتایا گیا ہے کہ رفاهی حکمرانوں میں کافی بچت ہے اور سرپلٹ کے بیان کے مطابق یہ زیادہ بچت بننے کی مثالیں ہیں۔ میں تعلیم پر بڑی رقوم خرچ کرنے کے خلاف نہیں ہوں اور نہ ہی اس بحث کا مقصد کسی قسم کی مخالفت ہے لیکن میں یہ گزارش کردن کا کہ تعلیم پر جو روپر خرچ کیا جائے اس میں بڑی احتیاط سے کام لینا چاہئے اور اس کی تقسیم مبارکہ اور منصفانہ ہونی چاہیے۔ بالخصوص ان علاقوں میں جہاں تعلیم کم ہے اور لوگ تعلیم کا خرچ برداشت نہیں کر سکتے۔ بہر حال میں اس معاملہ پر کچھ زیادہ وقت صرف کرنا نہیں جاتا۔ یونکو مجھے یقین ہے کہ جب ایوان کے سامنے تحریک تخفیف پیش ہوں گی تو اس امر کو نظر انداز نہیں کیا جائے گا۔

اب میں چند باتیں کیمیٹل لری (CAPITA) اخراجات کے متعلق کہوں گا۔  
 ۱۹۲۸ء میں ایسے اخراجات کا تجھیہ بجٹ جو امدافعی سے وصول ہزا تھا ۱۸ لاکھ تھا، بعد میں اسے بڑھا کر ۲۸۹ روا کر دیا گیا اور نظر ثانی شدہ تجھیہ میں یہ رقم ۱۱۲ روا لاکھ ہو گئی ہے۔ ۱۹۲۹ء میں کیمیٹل اخراجات کا اندازہ ۳۵ روا لاکھ ہے۔ چونکہ غیر معمولی سیدات سے زیادہ رقم نہیں بننے کی اس واسطے صوبیاتی تردد فنڈ سے ۳۰ روا لاکھ روپیہ قرض لینے کی تجویز ہے، حالات کی یہ بڑی خالی نہایت افسوس ناک ہے ہماں صوبہ پہلے ہی مقرر ہے۔ بجٹ کے صفحو ۲۲-۲۳ سے آپ کو صوبے کے صحیح حالات کا پتہ لگ جائے گا آپ دیکھیں گے کہ پہلے سے قرضوں کی تعداد تین کروڑ سک پہنچ جاتی ہے اور حکومت ہند سے ۳۱ ماہی سے پہلے اور آئندہ سالوں میں جو قرضہ یا گیا ہے اس کی مجموعی تعداد قریباً ۲۶ کروڑ روپے ہے اور پھر اس قسم میں وہ قرضہ جات شامل نہیں ہیں جن کی

منظوری یکم مارچ ۱۹۲۹ء کے بعد دی گئی ہے اور اب ہمیں مزید ۳۰ لاکھ روپیہ قرض دینا پڑ رہا ہے۔ ان تمام امور کے باوجود اپنے بیان کے صفحوہ پر آنیل وزیر مایاں فٹتے ہیں:-  
 ”علافات اور سفر کوں کی تعمیر کے پورے مجوزہ پروگرام پر عمل کرنا ممکن ہے اور اب یہ مسئلہ زیر غور ہے کہ اس مدد پر ۱۹۲۹-۳۰ء میں ۱۹۲۸-۲۹ء کے نظر ثانی شدہ تجھیں سے ۳۰ لاکھ روپیہ کم خرچ کیا جائے یہ بھی زیر غور ہے کہ ریویوریز و فنڈ ۷ میں ۱۹۲۸-۲۹ء میں پاس شدہ ۱۵ لاکھ کی بجائے صرف ۵ لاکھ روپیہ منسلق کیا جائے۔“

بعقول چاروں لیب نوع انسان کی وقیعیں ہیں، قرض خواہ اور قرضدار میرے خیال میں بہاں تک اس صوبے کا تعلق ہے اگر ہم مذہبی امتیازات یعنی ہندو اور مسلم اٹاؤں اور اس کی بجائے اقتصادی نشانات یعنی قرض خواہ اور قرض دار، اختیار کر لیں تو لیبت کی تقسیم ۳۰٪ بالحل صادق آتی ہے مجھے تو در ہے کہ بحیثیت مجوہی یہ صورت ہمیشہ ہمیشہ کے لئے مقدار میں بن جائے گا۔ اسی لئے موجودہ صورت حالات نہایت مایوس کن ہے اور لگان کے نئے زرائی سوچنا اسان کام نہیں۔

بہر صورت میں ایک تجویز پیش کروں گا۔ اولاً گورنمنٹ کو چاہیے کہ حکومت ہند کو اس بات پر آمادہ کرے کہ انکم تکمیل کو صورجاتی بنایا جائے اس سے ہمارے صوبے کی حالت کسی حد تک سُدھ رکھتی ہے۔

ثانیاً یہ کہ انگلستان کی طرح ہمیں بھی امرات پیکیں لگانا دینا چاہیے۔ (وزیر مایاں)  
 زندہ محصولات زیادہ موزوں ہیں یہ زندہ محصولات ہی ہوں گے۔ کیونکہ ان کی ادائیگی وہی کرے گا جو زندہ ہے۔ ان محصولات کی وصولی کے لئے ایک حد مقرر کی جاسکتی ہے مثلاً ایسے لوگ ہمیں ۲۰ یا ۲۰ ہزار روپیہ کی جائیداد و رہنمائی میں طے بناٹا ہیں بڑی تخلیقاں کم کرنے کی کوشش کرنی چاہیے اور مشیزی اندماں تریں منڈیوں سے خریدنی چاہیے۔

بجٹ ۱۹۳۰ء پر تقریر

جو

پنجاب میں سیلو کو نسل میں، مارچ ۱۹۳۰ء کو کی گئی  
جانب والا :

صوبے کی مالی حالت جو اس بجٹ سے عیاں ہے اس کے متعلق میں پہنچاں گا تاہم  
کہنا چاہتا ہوں۔ مسٹر پینی<sup>لہ</sup> نے اپنی صاف اور واضح یادداشت میں صوبے کی مالی حالت  
کا بباب رکھے دیا ہے۔ صفحہ ۱۳ پر وہ فرماتے ہیں :-

”کفایت شماری کی خصوصی مسائل کے بعد ہمیں مواصلات آمدنی ۹۵ لاکھ  
ہیں اور اخراجات باوجود اس کے کوئی نیوریز فنڈ کے لئے کوئی رقم نہیں  
نکالی گئی ۲۲ لاکھ۔ اس طرح سال میں ۲۴ لاکھ کا خسارہ ہو گا۔ صرف یہ ایک  
امدادی کا باعث ہو سکتا ہے کہ سیالابوں کی وجہ سے جو مرمت ضروری ہو گئی ہے  
اس پر ۲۸ لاکھ روپیہ خرچ کیا جائے گا۔ اگر یہ رقم جو نیز معمولی قرار دی جاسکتی  
بے نظر انداز کر دی جائے تو بجٹ متوازن ہو جاتا ہے۔“

مجھے فرمائے کہ مسٹر پینی جو تسلی پیش کر رہے ہیں کچھ زیادہ اہمیت نہیں دیکھتی۔ کیونکہ یادداشت  
کے صفحہ ۱۶ پر وہ خود فرماتے ہیں :-

”یادداشت کے شروع میں جو گراف ہے اس کے دیکھنے سے یہ امر ظاہر ہے۔“

جلئے گا کہ ۱۹۲۰ء تک اسال بھی جس میں ریزپر اکاؤنٹ میں خرچ آمدی سے زیادہ ہے۔ صحیح ہے کہ گذشتہ دوساروں میں قسم نے ہمارا بالکل ساتھ نہیں دیا اور خسارہ کی معمول و جربات میں تاہم اس امر سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ اگر ۱۹۲۱ء سے اب تک کے ساروں پر محروم طور پر نظر ڈالیں تو اچھے اور بُھے ساروں کی تعداد برابر ہے۔ اور ہمارا مالی نظام اس قسم کا ہذا چاہیے کہ کمی دیشی بالکل نظری ہے۔

گذشتہ دس سالوں کے دوران میں جہاں ایک طرف ۱۹۲۹ء میں دریائے جہاں اور ۱۹۲۹ء میں دریائے چہلم و دریائے سندھ میں غیر معمول سیلاب لئے اور ۱۹۲۱ء میں فصل ربیع فیل ہو گئی اور ۱۹۲۵ء میں گندم کی فصل کو ایک عجیب و غریب قسم کا حادثہ پیش آیا اور ۱۹۲۶ء میں کپاس کو ایک بیماری لاحق ہو گئی وہاں دوسری طرف زمین کے نگان میں جوش قسمتی سے گذشتہ پانچ سال میں وہاڑہ مقرر ہونا تھا منافع کی صورت میں نکل آئی۔ اسی طرح ۱۹۲۱ء سے ۱۹۲۶ء تک فصلیں بہت سدھ ہوئیں اور سب سے اہم بات یہ ہے کہ حکومت ہند نے ہمارے صوبجاتی چندہ کو بالکل معاف کر دیا اور ہبھی آبیاشی کی مستقل قویں نے صوبے کی خوشحال اور رواصلات کو زیادہ محفوظ بنادیا ہے آئندہ ترقی کی تجاذب ویز پرخراج کرنے کے لئے ہمارے ذرائع بھی بڑھ گئے ہیں۔ گذشتہ و سالوں کے تجربے کی درشنی میں ۱۹۳۰ء کا بجٹ ایک خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔ میں سطور ذیل کی طرف آپ کی توجہ خاص طور پر مبذول کرانا چاہتا ہوں:-  
ریزپر اکاؤنٹ میں خسارہ کی وجہ سیلاجوں کی تباہی کے سبب ہوت ہو سکتی ہے لیکن اس سے بڑی اہم بات یہ ہے کہ اگر مرمت کی لگگت نکال دی جائے تو بھی بجٹ کو درست کے ساتھ متوازن کیا جاسکتا ہے یعنی اس طرح کہ بہت سے

لیے کامن کو چھوڑ دیا ہے جن کو ہبھلی کی نظری مل پکی ہے اور اگر غیر متوقع تاخیر اور کفایت شعرا کی صورت نہ ہوتی تو یہ چیزیں اب تک زیر تعمیر رہتیں۔

ناؤ بحد مشترپنی موجودہ مالی حالت کا جائزہ لیتے ہیں اور خود لپٹنے الفاظ میں ایک حد تک ما یوس کو نتیجہ پر پہنچتے ہیں یعنی یہ کہ صورت حال وقتی نہیں بلکہ دیر تک قائم رہنے والی ہے اُن کے الفاظ میں ۔

۱۹۳۰-۲۱ء کے بحث کے مطابق سے ہم کو اس حد تک ما یوس کو نتیجہ پر پہنچنے سے مفرغ نہیں کہ موجودہ صورت حال وقتی نہیں ہے جس کے لئے موہی مصائب یا سیلابی آفات کو ذمہ دار ٹھہرایا جائے بلکہ یہ ایک دیر پا صورت ہے۔

ہم سب کو معلوم ہے کہ ہمارا صوبہ پلے ہی مفرد ہے بیکاری کا سلسلہ زد بروز خطرناک صورت اختیار کر رہا ہے۔ تجارت کا بھی قبراحال ہے ان حالات کے پیش نظر آپ آسانی سے اندازہ لگا سکتے ہیں کہ جہاں تک مالی صورت کا تعلق ہے ہمارا مستقبل کیا ہے؟ میری رائے تو یہ ہے کہ موجودہ صورت حالات تبدیل نہ ہونے والی آدمی کی وجہ سے نہیں ہے اصل سبب ہمارا طرز نظر و نسق ہے جس کی وجہ سے بے حد تشوّاه دینی پڑتی ہیں اور طرفہ یہ ہے کہ صوبے کے باشندوں کو ان تختا ہرول سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے میرے خیال میں صوبے کے سلسلے اس وقت میں ہی راستے ہیں۔ پہلا یہ کہ موجودہ نظام قائم رہے اور اس کے ساتھ ساتھ اس کے تمام تبعیج نتائج مثلاً خسارے والے بحث مذکوری مناقشات، ناؤ کشی، قرضہ اور بیکاری۔ دوسرا یہ کہ موجودہ نظام کو یخ و بن سے اکھاڑ دیا جائے اور تیسرا راستہ یہ ہے کہ موجودہ نظام کی شکل تو ہی رہے میکن ہیں یا اختیار ہو کہ ہم اس نظام پر تھوڑا خیج کر سکیں۔ ان کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں۔ اگر آپ آرام سے زندگی بسر کرنا چاہتے ہیں تو موجودہ نظام کا خاتمہ کرنا ضروری ہے موجودہ طرز نظر و نسق پر ہم دنیا کے تمام مالک سے زیادہ روپیہ خرچ کرتے ہیں۔ کافی دوسرا ملک نظام و نسق پر اتنا سورپری خرچ نہیں کرتا۔

مرٹر کا درٹ: سوال امعز زمہرا بپنی باری پر حباب دے سکتے ہیں۔ میرا عقیدہ ہے کہ جہاڑے مالیہ کے پیش نظر ہمارے موجودہ اخراجات کا تکمیلی مجاز نہیں جہاں تک ان اخراجات کا تعلق ہے جن میں ہماری کچھ آواز ہے میں اس تجربہ کی تائید کروں گا کہ یہیں ایک تحقیقاتی کمپنی بنانی چاہیئے جو یہ دلچسپی کے لئے کسی مزید تخفیف کی گنجائش ہے یا نہیں۔

اب میں صفت و حرفت اور تعلیم کے متعلق چند جملے کہنا چاہتا ہوں۔ صفت و حرفت پر ہماں اخوض نہ ہونے کے برابر ہے۔ جیسا کہ میں اس سے قبل بھی کئی مرتضویوں پر کہہ چکا ہوں اور جیسا کہ دوسرے مقررین نے اشارہ کیا ہے صفتی ترقی سے ہی ہم اپنے آپ کو بیکاری کی لعنت سے بچا سکتے ہیں۔ اس صوبے میں پارچہ باقی اور پاپوش سازی کی صفتیوں کے لئے اچھا مستقبل ہے اور اگر ہم ان صفتیوں کی ترقی میں مدد ہوں یعنی یہ کہ ہم احمد آباد اور کانپور کے مقابلہ میں ان کا تحفظ کر سکیں تو ہم اس صوبے کو بیکاری سے صفر نجات دلا سکتے ہیں۔

ہم نے تعلیم پر زکر کثیر صرف کیا ہے۔ میکن نیجہ؟ اس صوبے کی تعلیمی ترقی کی روپورٹ سے یہ امر بالکل واضح ہے کہ سکولوں کی تعداد میں تقریباً ۱۰۰۰ اور طالب علموں کی تعداد میں ۲۰۰۰ کی کمی داتی ہو گئی ہے۔ روپورٹ میں اس کمی کی وجہ یہ بتانی جاتی ہے کہ سکول کے انسپکٹر ڈول نے تعلیمی پروگرام کے میں لا پرواہی کی۔ میں یہاں درکرنے کے لئے تیار نہیں۔ کم اصل وجہ یہ ہے اس کا حقیقی مطلب کچھ اور ہی ہے۔ وزیر تعلیم لہ کی گردشہ تین سال کی کارگزاری کے متعلق میرے پاس اعداد و شمار کی نقل ہو گئی ہے میکن رات کی نیلگی کی وجہ سے ان تمام اعداد کا یہاں ذکر نہیں کر سکتا۔ میں آپ کی توجہ ان خصوصی اعدادوں کی طرف منتظر ہوں گا جو ۱۹۲۸-۲۹ءیں غیر اسلامی سکولوں کو ملی ہیں آپ دیکھیں گے کہ ایسے سکولوں کی تعداد جن کو یہ اعداد ملی، ۲۱ ہے اس میں سے ۱۳ ہندو مدرسہ ہیں ۶ سکھ مدرسے اور صرف ۲ مسلم مدرسے۔ ہندو مدرسے کو جو اعداد ملی اس کی میسر زان

۱۶، ۹، ۳ روپیہ ہے، مکھہ درسوں کو ۹۰ روپیے کی اہدا ملی اور مسلمان درسوں کو  
صرف ۲۲۰ روپیہ کی اہدا لیا اس قابل خود و قوعہ کی اصل وجہ وہ طریق ہے جس سے  
تینیم پر روپیہ خرچ ہوتا ہے۔

---

## حصہ دوم

اسلام اور قادیانیت

حقیقی رواداری عقل اور روحانی و سمعت سے پیدا ہوتی ہے۔ یہ رواداری یہی شخص کی ہوتی ہے جو روحانی حیثیت سے قوی ہوتا ہے اور اپنے مذہب کی سرحدوں کی حفاظت کرتے ہوئے دوسرا مذہب کو روادرکھتا ہے اور ان کی تدریکر سکتا ہے ایک سچا مسلمان ہی اس قسم کی رواداری کی صلاحیت رکھتا ہے۔

## قادیانی اور جمہور مسلمان

قادیانیوں اور جمہور مسلمانوں کی نزاع نے نہایت اہم سوال پیدا کیا ہے۔ ہندوستان کے مسلمانوں نے حال ہی میں اس کی اہمیت کو محسوس کرنا شروع کیا ہے میرازادہ تھا کہ انگریز قوم کو ایک کھلی چٹپتی کے ذریعہ اس مسئلہ کے معاشرتی اور سیاسی پہلوؤں سے اگاہ کروں۔ لیکن افسوس کہ صحت نے ساختہ رہ دیا۔ البتہ ایک ایسے معاملہ کے متعلق جو تمام ہندوی مسلمانوں کی پوری قومی زندگی سے وابستہ ہے۔ میں نہایت مُسترت سے کچھ عرض کروں گا۔ لیکن میں آغاز ہی میں یہ واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ میں کسی مذہبی بحث میں الجھنا نہیں چاہتا اور نہ ہی میں قادیانی تحریک کے باقی کافلیاں تحریز پر کرنا چاہتا ہوں۔ پہلی چیز عام مسلمانوں کے لئے کچھ دلچسپی نہیں رکھتی اور دوسری کے لئے ہندوستان میں ابھی وقت نہیں آیا۔

ہندوستان کی سر زمین پر مشیار خاہب بستے ہیں۔ اسلام دینی حیثیت سے ان تمام مذاہب کی نسبت زیادہ گھبراہے۔ کیونکہ ان خاہب کی بنی کچھ حد تک مذہبی ہے اور ایک حد تک نسلی۔ اسلام نسل تخلیل کی سراسر فضی کرتا ہے اور اپنی بنیار محض مذہبی تخلیل یور رکھتا ہے اور چونکہ اس کی بنیاد صرف دینی ہے اس لئے وہ سراپا روحانیت ہے اور ختنی رشتؤں سے کہیں زیادہ لطیف بھی ہے۔ اسی لئے مسلمان ان تحریکوں کے معاملہ میں زیادہ حساس ہے جو اس کی وحدت کے لئے خطراں کی ہیں۔ چنانچہ ہر ایسی مذہبی جماعت جو تاریخی طور پر اسلام سے وابستہ ہو۔ لیکن اپنی بناء نسی نبوت پر رکھے اور بزم خود اپنے الہامات پر اختقاد نہ

رکھنے والے تمام مسلمانوں کو کافر سمجھے مسلمان اسے اسلام کی وحدت کے لئے ایک خطرہ تصور کرے گا۔ اور یہ اس لئے کہ اسلامی وحدت ختم نبوت سے ہی استوار ہوتی ہے۔

انسانیت کی تمدنی تاریخ میں غالبًاً ختم نبوت کا تحیل سب سے اونکھا ہے۔ اس کا صحیح اندازہ مغربی اور وسط ایشیا کے موبداۃ تمدن کی تاریخ کے مطابع سے ہو سکتا ہے موبداۃ تمدن میں زرتشتی، یہودی، نصرانی اور صابنی تمام مذاہب شامل ہیں۔ ان تمام مذاہب میں نبوت کے اجزار کا تحیل نہایت لازم تھا۔ چنانچہ ان پر مستقبل انتظار کی کیفیت طاری رہتی تھی۔ غالباً یہ حالات انتظار فضائی حظ کا باعث تھی جو جدید کا انسان روحمانی طور پر موبد سے بہت زیادہ آزاد فرش ہے۔ موبداۃ رؤیہ کا تیجہ یہ تھا کہ پرانی جماعتیں ختم ہوتیں اور ان کی بیگنے مذہبی عیال رہنی جاہقیں لاکھڑی کرتے۔ اسلام کی جدید دنیا میں جاہل اور جرجیلے ٹلا نے پریس کا فائدہ اٹھاتے ہوئے قبل اسلامی نظریات کو میری صدی میں راجح کرنا چاہا ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ اسلام، ہجت تمام جماعتوں کو ایک رسی میں پونے کا دعویٰ رکھتا ہے۔ ایسی تحریک کے ساتھ کوئی یہودی نہیں رکھ سکتا جو اس کی موجودہ وحدت کے لئے خطرہ ہر اور مستقبل میں انسانی سوسائٹی کے لئے مزید افتراق کا باعث بنے۔

اس قبل اسلامی موبدیت نے حال ہیں جن دو صورتوں میں جنم لیا ہے میرے نزدیک اُن میں بہایت، قاریانیت سے کہیں زیادہ مخلص ہے کیونکہ وہ بھی طور پر اسلام سے باعث ہے۔ لیکن موغرانہ کرا اسلام کی چند نہایت اہم صورتوں کو ظاہری طور پر قائم رکھتی ہے لیکن باطنی طور پر اسلام کی روح اور مقاصد کے لئے ہلک ہے اس کا حاصلہ خدا کا تصور کہ جس کے پاس دشمنوں کے لئے لا تعداد زلزلے اور بیماریاں ہوں اس کا نبی کے متعلق نجومی کا تحیل اور اس کا روح مسیح کے تسلیل کا عقیدہ وغیرہ یہ تمام چیزوں اپنے اندر یہودیت کے اتنے خناصر رکھتی ہیں۔ گویا یہ تحریک ہی یہودیت کی طرف رجوع ہے۔ روح مسیح کا تسلیل یہودی باطنیت کا جز ہے۔ یوپی مسیح بال شیم (BAEAL SHEM) کا ذکر

کرتے ہوئے پروفیسر بُر (BUBAR) کہتا ہے کہ میسح کی روح پیغمبر و مولیٰ اور صالح آدمیوں کے واسطے سے زمین پر اتری "اسلامی ایران" میں معاہداتی اثر کے ماتحت ملحدان تحریکیں اٹھیں اور انہوں نے بروزِ حلول، طفل وغیرہ اصطلاحات وضع کیں تاکہ تاریخ کے اس تصور کو چھا بیکیں۔ ان اصطلاحات کا وضع کرنا اس لئے لازم تھا کہ وہ مسلمانوں کے قدر کو ناگوارنہ گز دیں حتیٰ کہ میسح موعود کی اصطلاح بھی اسلامی نہیں بلکہ اجنبی ہے اور اس کا آغاز بھی اسی متبدلة تصور میں ہتا ہے۔ یہ اصطلاح ہمیں اسلام کے دوڑاول کی تاریخ اور مذہبی ادب میں نہیں ملتی۔ اس حریت انگیز واقعہ کو پروفیسر ونسنک (WENSCHE) نے اپنی کتاب موسومہ "احادیث میں ربط" میں نمایاں کیا ہے یہ کتاب احادیث کے گیارہ مجموعوں اور اسلام کے تین اوریں تاریخی شواہد پر حاوی ہے اور یہ سمجھنا کچھ مشکل نہیں کہ اسلاف نے اس اصطلاح کو کیوں استعمال نہ کیا؟ یہ اصطلاح انہیں غاباً اس لئے ناگوار بھتی کہ اس سے تاریخی عمل کا غلط نظریہ قائم ہوتا تھا۔ خالک زمین وقت کو مدد و حرکت تصور کرتا تھا۔ صحیح تاریخی عمل کو بیشتر ایک جعلیقی حرکت کے ظاہر کرنے کی سعادت عظیم مسلمان مفکرا اور مورخ یعنی ابن حملہ و مولیٰ کے حصہ میں بھتی۔

ہندو مسلمانوں نے تاویانی تحریک کے خلاف جس شدت احساس کا ثابت دیا ہے وہ جدید اجتماعیت کے طالب علم پر بالکل واضح ہے عام مسلمان جسے بھٹے دن سوں اینڈ ملٹری گزٹ میں ایک صاحب نے مکاڑا دہ کا خطاب دیا تھا اس تحریک کے مقابلہ میں حفظ نفس کا ثابت دے رہا ہے۔ اگرچہ اسے ختم نہوت کے عقیدہ کی پوری سمجھ نہیں، نام نہاد تعلیم یافہ مسلمانوں نے ختم نہوت کے تدقیق پہلو پر کبھی غور نہیں کیا اور اور مغربیت کی ہوانے اسے حفظ نفس کے جذبہ سے بھی عاری کر دیا ہے بعض ایسے ہی نام نہاد تعلیم یافہ مسلمانوں نے اپنے مسلمان بھائیوں کو رواداری کا مشورہ دیا ہے۔ اگر سر بریٹ ایمن مسلمانوں کو رواداری کا مشورہ دیں تو میں انہیں مخذل و سمجھتا ہوں

یک نئک موجودہ زمانے کے ایک فرنگی کے لئے جس نے باشکل مختلف تدبیں میں پروپری  
پائی ہو۔ اس کے لئے اتنی گہری نظر پیدا کرنی و شوار ہے کہ وہ ایک مختلف تدبیں رکھنے  
وال جماعت کے اہم سائل کو سمجھ سکتے۔

ہندوستان میں حالات بہت غیر معمول ہیں۔ اس ملک کی بے شمار مذہبی جماعتوں  
کی بعایقینے اس تحکام کے ساتھ فابستہ ہے۔ یکروپکہ جو مغربی قوم یا ان حکمران ہے اس کے  
لئے نیکے سرا چارہ نہیں کہ مذہب کے معاملہ میں عدم مداخلت سے کامنے اس پالیسی نہیں ہے۔ مہدیہ  
ایسے ملک پر بد قسمتی سے بہت بڑا اثر دلا دیتا ہے جہاں تک اسلام کا اعلان ہے یہ کہنا مبالغہ  
نہ ہوگا کہ مسلم جماعت کا اس تحکام اس سے کہیں کہ ہے جتنا حضرت مسیح کے زمانے میں  
یہودی جماعت کا روزن کے ماتحت تھا۔ ہندوستان میں کوئی مذہبی سٹے بازاپی غرض  
کی خاطر ایک نئی جماعت کھڑی کر سکتا ہے اور یہ بدل حکومت اصل جماعت کی وحدت  
کی ذرہ بھر رواہ نہیں کرتی۔ بشر طبیکہ یہ مدعی اسے اپنی اطاعت اور وفاداری کا یقین طا  
ردے اور اس کے پروگرام کے مخصوص ادا کرتے رہیں۔ اسلام کے حق میں اس پالیسی  
کا مطلب ہمارے شاعر عظیم اکبر نے اچھی طرح بھاپ لیا تھا۔ جب اس نے اپنے فرزانہ  
انداز میں کہا ہے

گورنمنٹ کی خیسے یارو مناد  
انا الحق کہو اور پھانسی ن پاؤ

میں قدمات پسند ہندوؤں کے اس مطالبہ کے لئے پوری یہودی رکھتا ہوں۔  
جو انہوں نے نئے دستور میں مذہبی مصلحیں کے خلاف میں کیا ہے یقیناً یہ مطالبہ  
مُسلمانوں کی طرف سے پہلے ہونا چاہیئے تھا۔ جو ہندوؤں کے برعکس اپنے اجتماعی  
نظام میں تسلیخیل کو دخل نہیں دیتے جو حکومت کو موجودہ صورت حالات پر خود کرنا چاہیئے  
اور اس معاملہ میں جو قومی وحدت کے لئے اشد اہم ہے، عام مُسلمانوں کی ذہنیت کا اندازہ

لگانا چاہیے۔ اگر کسی قوم کی وحدت خطرے میں ہو، تو اس کے لئے اس کے سوا چارہ کار نہیں رہتا کہ وہ معانماز قوتوں کے خلاف اپنی ہافت کرے۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہافت کا کیا طریقہ ہے؟ اور وہ طریقہ یہی ہے کہ اصل جماعت جس شخص کو تعلیم بالدین کرتے پائے۔ اُس کے دعاویٰ کو تحریر و تقریر کے ذریعے سے جھوٹا یا جائے۔ پھر کیا یہ مناسب ہے کہ اصل جماعت کو رفاقتاری کی تلقین کی جائے۔ حالانکہ اس کی وحدت خطرہ میں ہوا ریاضتی گروہ کو تبلیغ کی پوری اجازت ہو۔ اگرچہ وہ تبلیغ جھوٹ اور دشمن سے بہریز ہو۔

اگر کوئی گروہ جو اصل جماعت کے نقطہ نظر سے بااغی ہے، حکمرت کے لئے مفید ہے۔ تو حکمرت اُس کی خدمات کا صلم دینے کی پوری طرح مجاز ہے دوسری جماعتوں کو اس سے کوئی شکایت پیدا نہیں ہر سکتی۔ لیکن یہ ترقی رکھنی بیکار ہے کہ خود جماعت ایسی توتوں کو نظر انداز کرے جو اس کے اجتماعی وجود کے لئے خطرہ ہیں۔ اس مقام پر یہ دہرانے کی غایباً ضرورت نہیں کہ مسلمانوں کے بے شمار فرقوں کے مذہبی تنازعوں کا ان بنیادی مسائل پر کچھ اثر نہیں پڑتا۔ جن مسائل پر سب فرقے متفق ہیں۔ اگرچہ وہ ایک دوسرے پر الحاد کے فتوے ہی دیتے ہوں۔

ایک اور چیز بھی حکمرت کی خاص توجہ کی محتاج ہے۔ ہندوستان میں مذہبی عجیب کی سو صلط افزائی کا نتیجہ ہوتا ہے کہ لوگ مذہب سے بالعموم بیزار ہونے لگتے ہیں۔ اور بالآخر مذہب کے اہم عنصر کو اپنی زندگی سے علیحدہ کر دیتے ہیں۔ ہندوستانی دماغ ایسی صورت میں مذہب کی جگہ کوئی اور بد پیدا کرے گا جس کی شکل روں کی دہری مادیت سے ملتی جلتی ہوگی۔

لیکن پنجابی مسلمانوں کی پریشانی کا باعث محض مذہبی سوال نہیں ہے کچھ جگہ پر سیاسی بھی ہیں جن کی طرف سر ہر رہٹ ایمن نے انہیں حمایت اسلام کے سالاہ اجلاں

میں تقریر کرتے ہوئے اشارہ کیا ہے۔ یہ اگرچہ خالص سیاسی جگہتے میں لیکن ان کی آئت بھی مذہبی سوال سے کسی طرح کم نہیں۔ جہاں مجھے حکومت کا شکریہ ادا کرنा ہے کہ اسے پنجابی مسلمانوں کی وحدت کی اخواں ہے۔ وہاں میں حکومت کو احتساب خویش کا مشورہ دول گا۔ میں پوچھنا چاہتا ہوں کہ شہری اور دینہاتی مسلمان کی تمیز کے لئے کون فرمائے جس کی بدولت مسلمان جماعت دو گروہوں میں تقسیم ہو گئی ہے۔ اور دینہاتی حصہ خود بہت سے گروہوں میں بٹ گیا ہے جو مردم اپس میں برسنکار رہتے ہیں۔

سر برٹ ایمرسن پنجابی مسلمانوں کی صحیح قیارت کی عدم موجودگی کا لکھ گرتے ہیں اس کا شہری۔ دینہاتی تمیز نے مجھے وہ خود غرض سیاسی حلہ بازوں کے ذریعہ برقرار رکھتی ہے جماعت کو ناقابل بنادیا ہے کہ وہ صحیح رہنا پیدا کر سکے۔ میرے خیال میں اس حربہ کا استعمال ہی اس غرض سے کیا گیا ہے تاکہ کوئی صحیح رہنا پیدا نہ ہو سکے۔ سر برٹ ایمرسن صحیح رہنا کی عدم موجودگی کا رونارستے ہیں اور میں اس نظام کا دوناروتا ہوں۔ جس نے ایسے رہنا کی پیدائش کو ناممکن نبادیلیے۔

---

## ضمیم مکمل

مجھے معلوم ہوا ہے کہ میرے اس بیان سے بعض علقوں میں غلط فہمیاں پیدا ہو گئی ہیں اور یہ خیال کیا جاتا ہے کہ میں نے حکومت کریں تو قین مشورہ دیا ہے کہ وہ قادیانی تحریک کا ہے جسرا نہ کرو۔ میرا یہ مدعی ہرگز نہ تھا۔ میں نے اس امر کی وضاحت کر دی تھی کہ مذہب میں عدم مداخلت کی پالیسی ہی ایک ایسا طریقہ ہے جسے ہندوستان کی موجودہ حکومان قوم اختیار کر سکتی ہے۔ اس کے علاوہ کوئی پالیسی ممکن سی نہیں۔ البتہ مجھے راحسان مزدہ ہے کہ یہ پالیسی مذہبی جماعتوں کے فائدہ کے خلاف ہے اگرچہ اس سنبھلنے کی راہ کوئی نہیں جنتیں خطرہ محسوس ہو۔ انہیں خود اپنی خناقات کرتی پڑے گی۔ میری رائے میں حکومت کے لئے بہترین طریق کاریہ ہرگز کا کہ وہ قادیانیوں کو ایک الگ جماعت سلیمانیہ یہ قادیانیوں کی پالیسی کے عین مطابق ہو گا۔ اور مسلمان آن سے دیسی روادادی سے کام لے گا جیسے وہ باقی مذاہب کے معاملہ میں اختیار کرتا ہے۔

---

## ۲۔ "لائٹ" کے جواب میں

"رندگوہہ بالابیان پر تنقید کرتے ہوئے قاریانی" ہفتہ دار "لائٹ" نے لکھا کہ "اور بہت سے بڑے منکروں کی مانند ڈاکٹر اقبال بھی الہام پر یقین نہیں رکھتے" اس اتهام کے متعلق جب ایک پریس کے ناسدہ نے ڈاکٹر صاحب سے ملاقات کی، تو آپ نے فرمایا: "لائٹ" نے اپنے الزام کی بنیاد میرے اس شعر پر رکھی ہے ہے ہم کلامی ہے غیرت کی دلیل خامشی پر مٹا ہوا ہوں میں

یہ لیس اردو ہے جس کا مطلب محض یہ ہے کہ انسان کی روحانی زندگی میں ہم کلامی سے آگے بھی ایک منزل ہے۔ لیکن شعر کو وحی کے دینی معافی سے کچھ تعلق نہیں۔ اس سلسلے میں "لائٹ" کی توجہ اپنی کتاب "تشکیل نور" کی طرف بندول کراؤں گا۔ جہاں صفحہ ۲۱ پر میں نے لکھا ہے کہ احساس اور تخيیل کے فطری رشتہ سے وحی کے متعلق اس اختلاف پر روشنی پڑتی ہے جس نے مسلم مفکرین کو کافی پریشان کیا تھا۔ غیر واضح احساس اپنے منتہا کو تخيیل کے اندر پاتا ہے اور خود تخيیل بیاس مجاز میں آنے کی سعی کرتا ہے۔ یہ محض استھانہ نہیں ہے کہ تخيیل اور لفظ دونوں بیک وقت بطن احساس سے

لئے "اسلامی تفکر کی تشکیل نور" مطبوعہ اکسفورد ڈیونبریش پریس۔

پیدا ہرتے ہیں، اگرچہ اور اک انہیں وجود میں لا کر خود اپنے لئے یہ دشواری پیدا کرتا ہے کہ انہیں ایک دوسرے سے مختلف قرار دے اور ایک معنی میں لفظ بھی الہام مرتا ہے۔

وہب علامہ صاحب سے اس حدیث کے متعلق استفسار کیا گیا۔ جس کا لاث نے حالہ دیا تھا اور جس میں ہر صدی کے آغاز میں ایک مجدد کے آنے کی خبر دی گئی ہے تو آپ نے فرمایا:-

میر لاث نے ایک ایسی حدیث کا حالہ دیا ہے۔ جو تاریخی عمل کی نہایت حساني تصویر پیش کرتی ہے۔ میں اگرچہ انسان کے روحانی امکانات اور روحانی ادویوں کی پیدائش کا قابل ہوں تاہم مجھے یہ یقین نہیں کہ اس تاریخی عمل کا صاحب میں سے ہی لگایا جاسکتا ہے جیسے "لاث" کا خیال ہے۔ ہم با اسانی اعتراف کر سکتے ہیں کہ تاریخی عمل کا شعور ہدای ذہنی سطح سے بہت بلند ہے۔ میں منفی رنگ میں آنا کہہ سکتا ہوں کہ وہ اس طرح مقرر اور حساني نہیں ہے، جیسے لاث نے سمجھا ہے۔ میں ابن خلدون کی طریقے سے بہت حد تک متفق ہوں۔ جہاں وہ تاریخی عمل کو ایک آزاد تحلیقی تحریک تصور کرتا ہے۔ نہ کہ ایسا عمل جو پہلے سے متین کیا جا چکا ہو۔ موجودہ دور میں برگسائی نے اسی نظریہ کو زیادہ صحت اور عمدہ متأولوں کے ساتھ پیش کیا ہے۔ "لاث" نے جس حدیث کا حالہ دیا ہے وہ غالباً جلال الدین سیوطی نے مشہور کی بھتی۔ اور اسے زیادہ اہمیت نہیں دی جاسکتی۔ بُخاری و مسلم کے اس حدیث کا کہیں پتہ نہیں چلتا اس میں چند بزرگوں کے تاریخی عمل کے نظر پر کی جملک ہوتا ہے، میکن افراد کے ایسے روئے کوئی دلیل نہیں بن سکتے۔ تمام محدثین نے اسی اصول کی پروپری کی ہے۔

(وہب علامہ اقبال کی توجہ ایک دوسرے تاریخی مفتہ دار "سن رائز" (SUNRISE)

کے ایک خط کی طرف بندول کی گئی جس میں علامہ صاحب ال ایک تقریر کا حالہ دے کر ان پر تناقضِ خود (INCONSISTENCY) کا لامگایا گیا تھا۔ تو آپ نے جواب میں فرمایا ہے:-

مجھے افسوس ہے کہ میرے پاس زندہ تقریر اصل انگریزی میں محفوظ ہے۔ اور نہ اس کا اُردو ترجمہ جو مولانا ظفر علی خاں نے کیا تھا۔ جہاں تک مجھے یاد ہے یہ تقریر میں نے ۱۹۱۴ء میں اس سے قبل کی تھی۔ اور مجھے یہیں کرنے میں کوئی باک نہیں کہ اب سے ریج صدی پیشتر مجھے اس تحریک سے اچھے نتائج کی امید تھی۔ اس تقریر سے بہت پہلے مولوی چانغ رحیم نے جو مسلمانوں میں کافی سربارادوہ تھے اور انگریزی میں اسلام پر بہت سی کتابوں کے مصنف بھی تھے بانی تحریک کے ساتھ تعاون کیا۔ اور جہاں تک مجھے معلوم ہے۔ کتاب موسومہ "براہین احمدیہ" میں انھوں نے بیش تیس تاریخ پڑھا کیا۔ میکن کسی غریبی تحریک کی اصل روح ایک دن میں نہیں ہر جاتی۔ اچھی طرح ظاہر ہونے کے لئے برسوں چاہیں تحریک کے دو گروہوں کے باہمی نزاکات اس امر پر شاہد ہیں کہ خود ان لوگوں کو جو بانی تحریک کے ساتھ ذاتی رابطہ رکھتے تھے، معلوم نہ تھا کہ تحریک آگے چل کر کس راستے پر ٹرے جائے گی۔ ذاتی طور پر میں اس تحریک سے اس وقت بیزار ہوا تھا۔ جب ایک نئی نہرست بانی اسلام کی نہرست سے اعلیٰ نہرست کا دلوی کیا گیا تھا۔ اور تمام مسلمانوں کو کافر قرار دیا گیا۔ بعد میں یہ بیزاری بغاوت کی حد تک پہنچ گئی۔ جب میں نے تحریک کے ایک رکن کو اپنے کاؤن سے آنحضرت کے متعلق نازیبا کلمات کہتے سن۔ درخت بڑے نہیں پھل سے پہچانا جاتا ہے۔ اگر میرے موجو دہ روئے میں کوئی تناقض ہے تو یہ بھی ایک زندہ اور سوچنے والے انسان کا حق ہے کہ وہ اپنی طریقے بدل سکے۔ بقول ایمرسن صرف پھر اپنے آپ کو نہیں جھوٹ سکتے۔

(جب علامہ صاحب سے الہام اور مصلحین کے آنے کے امکانات کے متعلق پرچاہا گیا، تو فرمایا :)

اس سوال کا جواب "تکلیف نہ" کے حوالے سے بہتر دیا جائے گا۔ جہاں صفحہ ۱۲۵ پر میں نے لکھا ہے :-

"ختم نبوت سے یہ نہ سمجھو بینا چاہیے کہ زندگی کی انتہا بس یہ ہو کہ عقل بذرات (EMOTION) کی قائم قوام ہو جائے۔ یہ چیز ناممکن ہے نہ مستحق. اس عقیدہ کی عقلی افادیت اسی ہے کہ اس سے باطنی دار دات کر آزاد تنقیدی رنگ ملتا ہے کیونکہ اس تھیں سے یہ لازم آتا ہے کہ انسانی تاریخ میں فتن المغرت سرچشمہ کا منصب ختم ہو چکا ہے۔ یقین ایک نفسیاتی قوت ہے جو ایسے منصب کی پیدائش کرو سکتے۔ اور اس خیال سے انسان کے اندر ورنی تجربات میں علم کی نئی راہیں کھلتی ہیں یہ ایسے ہی ہے "لاؤال" فطرت کی عام قوتوں سے الہامت کا باس آتا ہے۔ اور انسان کے بہردنی تجربات میں تنقیدی مشاہدہ کی روح پیدا کرتا ہے باطنی دار دات خواہ وہ کتنی غیر فطری اور غیر معمول ہو۔ مسلمان کے لئے بالکل نظری تجربہ ہے جو دوسرے تجربات کی طرح تنقید کی زد میں آتا ہے اسی سیحر رسول کریم ﷺ کے روی سے اور بھی روشن ہو جاتی ہے۔ جو انہوں نے ابن حیان کی نفسیاتی دار دات کے لئے اختیار فرمایا۔ اسلام میں تصوف کا مقصد انہی باطنی دار دات کو منظم کرنے کا ہے۔ اگرچہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ ابن خلدون ہی ایک ایسا شخص گذر رہے ہے جس نے اسے اصل طریقہ پر جانچا۔

پڑھنے سے صاف طور پر واضح سمجھانا ہے کہ نفسیاتی معانی میں اویا ریا ان چیزیں صفات کے ہم لوگ ہمیشہ ظاہر ہوتے رہیں گے۔ یہ ایک الگ سوال ہے کہ مرزا صاحب

بھی اس زرہ میں شامل ہیں یا نہیں؟ جب تک عالم انسانیت کی روحانی اہمیتیں برداشت کر سکتی ہیں۔ ایسے ووگ تمام قوموں اور ملکوں میں پیدا ہوں گے تاکہ وہ انسانی زندگی کی سیرت اقدار کا پتہ دے سکیں۔ اس کے خلاف قیاس کرنا تو انسانی تجربہ کو جھوٹانا ہو گا۔ فرقِ محض اس قدر ہے کہ اب ہر شخص کو حق پہنچتا ہے کہ وہ ان باطنی واردات پر تنقیدی نظر ڈال کے اور باتوں کے علاوہ ختم نبوت کا مطلب یہ ہے کہ روحانی زندگی میں جس کے انکار کی سزا جنم ہے، ذاتی مسئلہ ختم ہو جیکی ہے۔

(جب ایک پارسی مدرسین شاکر ایک خطا کے متعلق جاؤ شیئن میں شائع ہوا تھا۔ علامہ صاحب سے پوچھا گیا، تو فرمایا:-)

مجھے اس کے متعلق کچھ عرض نہیں کرنا ہے۔ سولئے اس کے کم جھے ان کے مرکزی خیال سے پورا اتفاق ہے۔ یعنی اسلام کی ظاہری اور باطنی تاریخی میں ایسا نی اعصر کو بہت نیادہ دشل حاصل ہے۔ یہ ایسا نی اثر اس قدر غالب رہا ہے کہ سپنگلر (SPENGLER) نے اسلام پر موبداز رنگ دیکھ کر اسلام کو ہی ایک موبداز بیب سمجھ دیا تھا۔ میں نے اپنی کتاب "شکیل نو" میں کوشش کی ہے کہ اسلام پرے اس موبداز خول کو دور کر دوں۔ اور مجھے امید ہے کہ اسی سلسلے میں میں اپنی کتاب قرآنی تعلیم کا مقدمہ "میں مزید کام کر سکوں گا" موبداز تخلیل اور مذہبی تجربہ مسلمانوں کی دینیات، فلسفہ اور تصور کے روگ و پیے میں صریحت کئے ہوئے ہیں۔ بہت سامرا دیسا موجود ہے جس سے ظاہر ہو سکتا ہے کہ تصور کے چند اسکدوں نے جو اسلامی سمجھے جلتے ہیں۔ اس موبداز حالات واردات کو ہی زندہ کیا ہے میں موبداز تدقیق کیا اسلامی تدّن کے بیشمار مظاہرات میں سے ایک مظاہرہ سمجھتا ہوں۔ میں نے اس لفظ کو برسے معنی میں استعمال نہیں کیا تھا۔ اس کے پاس بھی حکمرت کا تصور تھا، فلسفیاز مباحثت تھے، حقوق بھی تھے اور ملکیات بھی تھے۔ جہاں تک مرتد کو علم ہے یہ کتاب سرتیپ نہیں ہوتی۔

لیکن جب تمدن پر زوال آتا ہے تو اس کے فلسفیانہ مباحثت تصورات اور روشنی زار دا کے اشکال میں انجما دا اور سکون آ جاتا ہے جب اسلام کا ظہور ہوا تو مرید تمدن پر یہی حالت طاری تھی اور تمدنی تاریخ کو جس طرح میں سمجھتا ہوں اسلام نے اس تمدن کے خلاف احتجاج کیا، خود قرآن کے اندر مشہادت موجود ہے کہ اسلام نہ محض ذہنی بلکہ ذہنی و ارادات کے لئے بھی نئی راہ پیدا کرنی چاہتا تھا لیکن سماجی معاشرے دراثت نے اسلام کی زندگی کو کچل دلا اور اس کی اصل روح اور مقاصد کو ابھرنے کا کبھی موقع نہ دیا۔

---

## ۳۔ ”سٹیکسیمین“ کو ایک خط

رانجبار شیشیں نے اقبال کا بیان قادیانی اور جہر مسلمان شائع کیا اور اس پر اپنے اداریہ میں تنقید بھی کی۔ مندرجہ ذیل خط اس کے جواب میں لکھا گیا اور ۲۵ اکتوبر ۱۹۴۵ع کی اشاعت میں طبع ہوا ہے۔

یہے بیان مطبوعہ ساری پرائیوریتی تنقیدی اداریہ لکھا۔ اس کے لئے میں آپ کا ممنون ہوں۔ جو سال آپ نے اپنے مضمون میں اٹھایا ہے، وہ فی الواقع بہت اہم ہے۔ اور مجھے مسترت ہے کہ آپ نے اس سال کی اہمیت کو محسوس کیا ہے میں نے اپنے بیان میں اسے نظر انداز کر دیا تھا۔ کیونکہ میں سمجھتا تھا کہ قاریانہوں کی تغیری کی ہی کے پیش نظر جراحتوں نے مذہبی اور معاشرتی معاملات میں ایک نئی ثہرت کا اعلان کر کے اختیار کی ہے۔ خود حکومت کافرض ہے کہ وہ قاریانہوں اور مسلمانوں کے بیادی اختلافات کا لحاظ رکھتے ہوئے آئینی اقدام اٹھائے۔ اور اس کا انتظار نہ کرے کہ مسلمان کب مطالبہ کرتے ہیں۔ اور مجھے اس احساس میں حکومت کے سکھوں کے متعلق روایتیے اور بھی تعریف میں سکھ ۱۹۴۷ء تک آئینی طور پر علیحدہ سیاسی جماعت تصور نہیں کئے جاتے تھے۔ لیکن اس کے بعد علیحدہ جماعت تسلیم کر لئے گئے۔ حالانکہ جراحتوں نے کوئی مطالبہ نہیں کیا تھا۔ بلکہ لاہور راجی کوثر نے فیصلہ کیا تھا کہ سکھ ۱۹۴۷ء میں۔

اب چونکہ آپ نے یہ سوال پیدا کیا ہے۔ میں چاہتا ہوں اس منشے کے متعلق جو برخلافی اور مسلم دنوں کے زاویہ نگاہ سے نہایت اہم ہے۔ چند معروضات پیش کروں۔ آپ چاہتے ہیں کہ میں واضح کروں کہ حکومت جب کسی جماعت کے مذہبی اختلافات کو تسلیم کرتی ہے تو میں اسے کس حد تک گواہا کر سکتا ہوں۔ مو عرض ہے کہ :-

آولًا :- اسلام لازماً ایک دینی جماعت ہے۔ جس کے حدود مقرر ہیں یعنی وحدتِ الربیت پر ایمان، ابیاء پر ایمان، اور رسول کریمؐ کی ختم رسالت پر ایمان۔ وصالِ یا آخری یعنی ہی وہ حقیقت ہے جو مسلم اور غیر مسلم کے درمیان وجود ایمان ہے۔ اور اس امر کے لئے فیصلہ کرنے ہے کہ فرد یا گروہ ملتِ اسلامیہ میں شامل ہے یا نہیں۔ مثلاً برمودا خدا پر قصین بحکم ہیں۔ اور رسول کریمؐ کو خدا کا پیغمبر ہونتے ہیں۔ لیکن انہیں ملتِ اسلامیہ میں شمار نہیں کیا جاسکتا۔ یکونکہ تادیانیوں کی طرح وہ انجیا مکے ذریعہ وحی کے تسلیں پر ایمان رکھتے ہیں۔ اور رسول کریمؐ کی ختم نبوت کو نہیں ہوتے۔ جہاں تک مجھے معلوم ہے۔ کوئی فرقہ اس حد ناصل کو بعد از کرنے کی جارت نہیں کر سکا۔ ایران میں بہائیوں نے ختم نبوت کے اصل کو صریحاً جھٹکا لیا۔ لیکن ساتھ ہی انھوں نے یہ بھی تسلیم کیا کہ وہ الگ جماعت ہیں اور مسلمانوں میں شامل نہیں ہیں۔ ہمارا ایمان ہے کہ اسلام بھیشت دن کے خدا کی طرف سے ظاہر ہوا۔ لیکن اسلام بھیشت سو ماہی یا ملت کے رسول کریمؐ کی شخصیت کا مر مرن منتہ ہے۔ میری رائے میں تادیانیوں کے سامنے صرف دعا ہیں ہیں۔ یادوں بہائیوں کی تقلید کریں۔ یا پھر ختم نبوت کی تادیانیوں کو چھوڑ کر اس اصول کو اس کے پورے مفہوم کے ساتھ قبول کریں۔ ان کی جدید تاویلیں محض اس غرض سے ہیں کہ ان کا شمار حلقہ۔ اسلام میں ہے، تاکہ انہیں سیاسی فائدہ پہنچ سکیں۔

ثانیاً :- ہمیں تادیانیوں کی حکمتِ عمل اور دینیت اسلام سے متعلق ان کے دو یہ کو فراہوش نہیں کرنا چاہیے۔ بانی تحریک نے ملتِ اسلامیہ کو سڑھے ہے دو دھنے سے

تشیہہ دی بھتی اور اپنی جماعت کو تازہ دودھ سے اور اپنے مقلدین کو ملتِ اسلامیہ سے میں جوں رکھنے سے اجتناب کا حکم دیا تھا۔ علاوه بریں ان کا بنیادی اصول سے انکار، اپنی جماعت کا نام (احمدی) مسلمانوں کی قیام نماز سے قطع تعلق، نکاح وغیرہ کے معاملات میں مسلمانوں سے باہیکاٹ۔ اور ان سب سے بڑھ کر یہ اعلان کو دنیا سے اسلام کا فر ہے۔ یہ تمام امور قاریانیوں کی علیحدگی پر وال ہیں۔ بلکہ واقعہ یہ ہے کہ وہ اسلام سے اس سے کہیں دور ہیں جتنے سکھ ہندوؤں سے کیونکہ سکھ ہندوؤں سے باہی دیا کرتے ہیں۔ اگرچہ وہ ہندو مندروں میں پوجا نہیں کرتے۔

ثالثاً: اس امر کو صحیح کرنے کے لئے کسی خاص ذمانت یا غور و فکر کی ضرورت نہیں کہ جب قادیانی مذہبی اور معاشرتی معاملات میں علیحدگی کی پالیسی اختیار کرتے ہیں پھر وہ سیاسی طور پر مسلمانوں میں شامل رہنے کے لئے کیوں مضطرب ہیں؟ علاوه مرکاری طازتوں کے فائدے کے ان کی موجودہ آبادی جو ۶۰۰۰۵ (چھپن ہزار) ہے انہیں کسی اسلامی میں ایک نشست بھی نہیں دلا سکتی۔ اور اس لئے انہیں سیاسی اقلیت کی جداگانہ سیاسی چیزیں بھی نہیں مل سکتی۔ یہ واقعہ اس امر کا ثبوت ہے کہ قاریانیوں نے اپنی جداگانہ سیاسی چیزیں کام طالب نہیں کیا۔ کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ مجالس قانون ساز میں ان کی نمائندگی نہیں ہر سکتی۔ نئے دستور میں ایسی اقلیتیوں کے تحفظ کا علیحدہ معاذر کھا گیا ہے لیکن میرے خیال میں قاریانی حکومت سے کبھی علیحدگی کا مطالبہ کرنے میں پہل نہیں تھیں کہ ملت اسلامیہ کو اس مطالبہ کا پورا حق حاصل ہے کہ قاریانیوں کو علیحدہ کرو یا جائے۔ اگر حکومت نے یہ مطالبہ تسلیم نہ کیا تو مسلمانوں کو شک گذسے گا کہ حکومت اس نئے نہیں کی علیحدگی میں دیر کر رہی ہے۔ کیونکہ وہ ایکی اس قابل نہیں کو چوتھی جماعت کی چیزیں سے مسلمانوں کی برلنے نامہ اکثریت کو ضرب پہنچا سکے۔ حکومت نے ۱۹۱۹ء میں سکھوں کی طرف سے علیحدگی کے مطالبہ کا انتظار نہ کیا، اب قاریانیوں سے ایسے مطالبہ کرنے کیوں انتظار کر رہی ہے؟

## ۳۔ پنڈت جواہر لال نہرو کے سوالات کا جواب

ماڈل ریوو "کلکتہ میں پنڈت جواہر لال نہرو کے تین مضامین شائع ہنس کے بعد مجھے اکثر مسلمانوں نے جو مخلف مذہبی دینا اسی مسلک رکھتے ہیں، متعدد خطوط لکھے ہیں۔ ان میں سے بعض کی خواہش ہے کہ میں احمدیوں کے بارے میں مسلمانان ہند کے طرز عمل کی مزید توضیح کروں۔ اور اس طرز عمل کو حق بجانب ثابت کروں۔ بعض یہ دریافت کرتے ہیں کہ میں احمدیت میں کس مسئلہ کو تتفصیل طلب سمجھتا ہوں۔ اس بیان میں ان مطابات کو پورا کرنا چاہتا ہوں، جن کو میں بالکل جائز تصور کرتا ہوں۔ اور اس کے بعد ان سوالات کا جواب دینا چاہتا ہوں جو پنڈت جواہر لال نہرو نے اٹھائے ہیں بہر حال مجھے امیر شدہ ہے کہ اس بیان کا ایک حصہ پنڈت جی کے لئے دلچسپ نہ ہوگا، لہذا ان کا وقت بچانے کے لئے میرا مشورہ ہے کہ وہ ایسے حصوں کو نظر انداز کر دیں یہ سرے لئے یہ بیان رنے کی ضرورت نہیں کہ پنڈت جی کو مشرق کے، بلکہ ساری دنیا کے ایک عظیم اشان مٹکے سے جو دلچسپی ہے، میں اس کا خیر مقدم کرتا ہوں میری رائے میں یہ پہلے ہندوستانی قوم پرست قائد ہیں، جنہوں نے دنیا کے اسلام کی موجودہ روحانی بے حدی کو سمجھنے کی خواہش کا اظہار کیا ہے اس بے حدی کے مخالف پہلوؤں اور ممکن دروغ عمل کے مدنظر ہندوستان کے ذی فکر سیاسی قادین کو چاہیے کہ اس وقت قلب

اسلام میں جو چیز سمجھان پیدا کر رہی ہے، اس کے حقیقی مفہوم کو سمجھنے کی کوشش کریں۔ بہر حال میں اس واقعہ کو پنڈت جی اور قارئین سے پرشیدہ رکھنا نہیں چاہتا کہ پنڈت جی کے مضامین سنی ہی برے ذہن میں احاسات کا ایک دروناک سمجھان پیدا کر دیا۔ یہ جانتے ہوئے پنڈت جی ایسے انسان ہیں جو مختلف تہذیبیوں سے دینے ہمدردی رکھتے ہیں، میرا ذہن اس خیال کی طرف مائل ہے کہ جن سوالات کو سمجھنے کی خواہش رکھتے ہیں وہ بالکل خلوص پر بنی ہے تاہم جس طریقے سے انھوں نے اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے اس سے ایسی ذہنیت کا پتہ چلتا ہے جس کو پنڈت جی سے منسوب کرنا میرے لئے مژشوں ہے۔ میں اس خیال کی طرف مائل ہوں کہ میں نے قادیانیت کے متعلق جوابیان دیا تھا جس میں ایک مذہبی نظریہ کی معرف جدید اصول کے مطابق تشریح کی گئی تھی اُس سے پنڈت جی اور قاویانی دنوں پر مشان ہیں۔ غالباً اس کی وجہ یہ ہے کہ مختلف وجوہ کی بنا پر دنوں اپنے دل میں مسلمان مہد کے مذہبی اور سیاسی استحقاق کو پسند نہیں کرتے۔ یہ ایک بدیہی بات ہے کہ مہدوستانی قوم پرست جن کی سیاسی تصوریت نے احسان حجاء کو کچل ڈالا ہے، اس بات کو گواہ نہیں کرتے کہ شمال مغربی ہند کے مسلمانوں میں احسان خود مختاری پیدا ہو۔ میری بلائے میں ان کا یہ خیال غلط ہے کہ مہدوستانی قومیت کے لئے ملک کی مختلف تہذیبوں کو مٹا دینا چاہیے حالانکہ ان تہذیبوں کے باہمی عمل و اثر سے مہدوستان ایک ترقی پذیر اور پامدار تہذیب کو فروضے سنتا ہے ان طریقوں سے جو تہذیب نوپاٹے گی اس کا نتیجہ بجز بامی تشدد اور تلمذی کے اور کیا ہو گا؟ یہ بات بھی بدیہی ہے کہ قاویانی بھی مسلمانان مہد کی سیاسی بیداری سے گھبرائے ہوئے ہیں۔ کیونکہ مخصوص کرتے ہیں کہ مسلمانان مہد کے سیاسی نفوذ کی ترقی سے ان کا یہ مقصد یقیناً فوت ہو جائے گا کہ یمنیہ عرب کی امت سے مہدوستانی پیغمبر کی ایک نئی امت تیار کریں۔ بہرث کی بات ہے کہ میری یہ کوشش کو مسلمانان مہد کو اس امر سے مننبہ کر دوں کہ

ہندوستان کی تاریخ میں جس دور سے وہ گزر رہے ہیں، اس میں ان کا اندر دنی اتنا کام کس قدر ضروری ہے اور ان انتشار انگریز قوتیوں سے محترز رہنا کس قدر ناگزیر ہے جو اسلامی تحریکات کے حصیں میں پیش ہوتی ہیں۔ پنڈت جی کو یہ مرتضع دیتی ہے کہ ابھی تحریکوں سے ہمدردی کریں۔

بہر کیف میں پنڈت جی کے محکمات کی تحلیل کے ناگوار فرض کو جاری رکھنا نہیں چاہتا۔ جو لوگ قادریانیت کے متعلق عام مسلمانوں کے طرز عمل کی ترضیح چاہتے ہیں۔ ان کے استفادہ کے لئے میں ڈیورٹ کی کتاب افسانہ فلسفہ "کا انتباہ میش کرتا ہوں جس سے قارئین کو واضح طور پر معلوم ہو جائے گا کہ قادریانیت میں امر ترقیح طلب کیا ہے۔ ڈیورٹ نے قلنسی اسپاٹنزا کے جماعت بد کرنے سے متعلق یہودی نقطہ نظر کو اختصار کے ساتھ چند جملوں میں بیان کیا ہے۔ قارئین یہ خیال نہ کروں کہ اس انتباہ کے میش کرنے سے میرا مطلب اسپاٹنزا اور بانی احادیث میں کسی قسم کا موازنہ کرنا ہے۔ عقل و سیرت کے لحاظ سے ان دونوں کے ماہیں بعد غلطیم ہے "خدمات" اسپاٹنزا نے کبھی یہ دعویٰ نہیں کیا کہ وہ کس جدید تنظیم کا مرکز ہے اور جو یہودی اس پر ایمان نہ لائے۔ یہودیت سے خارج ہے۔ اسپاٹنزا کے جماعت بد کرنے جانے کے متعلق ڈیورٹ کی عبارت یہ ہے: "پر اس تدری منطبق نہیں ہوتی جس قدر کہ قادریانیت کے متعلق مسلمانوں کے طرزِ عمل پر ہوتی ہے۔ یہ عبارت حسب ذیل ہے۔

"علاوه بریں اکابر یہود کا خیال تھا کہ اسراءں میں ان کی جو چھوٹی سی جماعت تھی ان کا انتشار سے بچانے کا واحد ذریعہ مذہبی وحدت ہے۔ اور یہودیوں کی جماعت کو جزویاً میں بھری ہوتی ہے برقرار رکھنے اور ان میں اتفاق پیدا کرنے کا آخری ذریعہ بھی یہی ہے۔ اگر ان کی اپنی کوئی سلطنت کوئی ملکی تابعوں اور زیادی قوت و طاقت کے ادا سے ہرستے جن کے

ذوییر وہ اندر و فی انتظام حاصل کر سکتے تو وہ زیادہ روادار ہر تے۔ لیکن ان کا ذمہ بُل ان کے لئے ایمان بھی تھا اور حب الوطنی بھی۔ ان کا مقدمان کی عبارت اور ذمہ بی رسم کے علاوہ ان کی سماجی اور سیاسی زندگی کا بھی مرکز تھا۔ ان حالات کے ماتحت انہوں نے الحاد کو غداری اور رواداری کو خود کی تصور کیا۔

امیر ڈم میں یہودیوں کی حیثیت ایک اقلیت کی تھی۔ اس لحاظ سے وہ اپاٹنزا کو ایسی انتشار انگریز ہستی سمجھنے میں حق بجانب تھے جس سے ان کی جماعت بھر جانے کا نہیں تھا۔ اس طرح مسلمانانِ ہندیہ سمجھنے میں حق بجانب ہیں کہ تمہیک تاویانیت جو تمام دنیا سے اسلام کو کافر قرار دیتی ہے اور اس سے معاشرتی مقاطعہ کرتی ہے مسلمانانِ ہند کی حیاتِ ملی کے لئے اپاٹنزا کی اس مابعد الطیبات سے زیادہ خطرناک ہے۔ جو یہود کی حیاتِ ملی کے لئے تھی۔ میرا خیال ہے کہ مسلمانانِ ہند ان حالات کی مخصوص نوبت کو جبل طور پر محسوس کرتے ہیں جن میں کروہ ہندوستان میں گھرے ہوئے ہیں اور دوسرے ممالک کے مقابلہ میں انتشار انگریز تقویں کا قدرتی طور پر زیادہ احساس رکھتے ہیں ایک اوسط مسلمان کا یہ جبل اور اک میری رائے میں بالکل صحیح ہے اور اس میں شک نہیں کہ اس احساس کی بنیاد مسلمانانِ ہند کی ضمیر کی گہرائیوں میں ہے۔ اس قسم کے معاملات میں جو لوگ رواداری کا نام لیتے ہیں وہ نفظ رواداری کے استعمال میں بے حد غیر محتاط ہیں اور مجھے اذیشہ ہے کہ وہ لوگ اس نفظ کو بالکل نہیں سمجھتے۔ رواداری کی روح ذہن انسان کے مختلف نقااط نظر سے پیدا ہوتی ہے لیکن کہتا ہے کہ ایک رواداری فلسفی کی ہوتی ہے جس کے نزدیک تمام ذمہ بیک یکساں طور پر غلط ہیں۔ ایک رواداری ایسے شخص کی ہے جو ہر قسم کے فکر و عمل کے طریقوں سے روارکھتا ہے۔ کیونکہ وہ ہر قسم کے فکر و عمل سے بے تعلق ہوتا ہے۔ ایک رواداری کم و در آدمی کی ہے، جو محض کمزوری کی وجہ سے ہر قسم کی فلت

کو جو اس کی محبوب اشیا ریا اشخاص پر کی جاتی ہے۔ برداشت کر دیتا ہے۔ یہ ایک بدیہی بات ہے کہ اس قسم کی رواداری اخلاقی قدر بے معراج ہوتی ہے۔ اس کے بعد انہیں اس سے اس شخص کے روحاں افلاں کا انہمار ہوتا ہے جو ایسی رواداری کا مرکب ہوتا ہے حقیقی رواداری عقلی اور روحاں دستعت سے پیدا ہوتی ہے۔ یہ رواداری ایسے شخص کی ہوتی ہے جو روحاں یعنی حیثیت سے قوی ہوتا ہے اور اپنے مذہب کی سرحدوں کی حفاظت کرتے ہوئے، دوسرا یہ مذاہب کو رواڑھتا ہے اور ان کی قدر کر سکتا ہے، ایک سچا مسلمان ہی اس قسم کی رواداری کی صلاحیت رکھتا ہے۔ خود اس کا مذہب اسلامی ہے۔ اس دو جمے سے وہ باسانی دوسرے مذاہب سے ہمدردی رکھ سکتا ہے ہندوستان کے شاعر اعظم ایرخسر و نے ایک بُت پُرت کے تھہ میں اس قسم کی رواداری کو نہایت خوبصورتی سے بیان کیا ہے۔ اس کی تبریز سے بے اندازہ محنت کے ذکر کے بعد شاعر اپنے مسلمان قارئین کو یوں مخاطب کرتا ہے۔

لے کہ زبت طعنہ بہ مہندی بروی

ہم زوے اموز پرستش گری

خدا کا ایک سچا پرستار ہی عبادت در پرستش کی قدر و تیمت کو محوس کر سکتا ہے۔ خواہ اس پرستش کا تعلق ایسے ارباب سے ہو جن پر وہ اعتقاد نہیں رکھتا۔ رواداری کی تلقین کرنے والے اس شخص پر عدم رواداری کا الزام رکھانے میں غلطی کرتے ہیں جو اپنے مذہب کی سرحدوں کی حفاظت کرتا ہے۔ اس طرزِ عمل کو وہ غلطی سے اخلاقی کہتری خیال کرتے ہیں۔ وہ نہیں سمجھتے کہ اس طرزِ عمل میں یہ یا تیانی قدر و قیمت مضمون ہے۔ جب کسی جماعت کے افراد جملی طور یا کسی عقلی دلیل کی بنابری محسوس کرتے ہوں کہ اس جماعت کی اجتماعی زندگی خطرہ میں ہے جس کے یہ رکن ہیں تو ان کے مدافعاً طرزِ عمل کو یہ یا تیانی معیار پر جانپننا چاہیے۔ اس مسئلہ میں ہر فکر و عمل کی تحقیق اس لحاظ سے

کرنی چاہئے کہ اس میں حیات افزودہ کیس قدر ہے۔ یہاں سوال یہ نہیں ہے کہ ایسے شخص کے متعلق جو محدث قرار دیا گیا ہو کسی فرزیا جماعت کا رویہ اخلاق احصاب ہے یا غیر صاحب سوال یہ ہے کہ یہ حیات افزودہ ہے یا حیات کش پنڈت جو اہر لال نہر و خیال کرتے ہیں کہ جو جماعت مذہبی اصولوں پر قائم ہوتی ہے وہ حکمہ احصاب کے قیام کو مستلزم ہے۔ تاریخ مسیحیت کے متعلق یہ بات صحیح ہو سکتی ہے۔ لیکن تاریخ اسلام پنڈت جی کے منطق کے خلاف یہ ثابت کرتی ہے کہ حیات اسلامی کے گزشتہ تیرہ سو سال میں اسلامی مالک علیک احصاب سے بالکل نا آشنا رہے ہیں۔ قرآن واضح طور پر ایسے ادارے کی ممانعت کرتا ہے: ”وَمَرْوِينَ كَيْفَ زَوْرِيُونَ كَيْ تَلَاشَ نَرَ كَرَوْ اور بَهَائِيُونَ كَيْ حَفْلَنَ كَهَاوَ“ پنڈت جی کو تاریخ اسلام کے مطالعہ سے معلوم ہو جائے گا کہ یہودی اور عیسائی اپنے وطن کے مذہبی تشدد سے تنگ اگر اسلامی مالک میں پناہ لیتے تھے۔ جن وو قضا یا پر اسلام کی تعلیمی عمارت قائم ہے وہ اس قدر سادہ ہیں کہ ان میں ایسا الحاد نا ملکن ہے جس سے محدث دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔ یہ سچ ہے کہ جب کوئی شخص ایسے محدثانہ نظریات کو روایج دیتا ہے جن سے نظام اجتماعی خطرہ میں پڑ جاتا ہو تو ایک آزادانہ اسلامی ریاست یقیناً اس کا انسداد کرے گا۔ لیکن ایسی صورت میں ریاست کافل سیاسی مصلحتوں پر مبنی ہو گا نہ کہ خالص مذہبی اصولوں پر میں اس بات کو اچھی طرح محسوس کرتا ہوں کہ پنڈت جی ایسا شخص جس کی پیدائش اور تربیت ایک ایسی جماعت میں ہوئی ہے جس کی سرحدی متعین نہیں ہیں۔ اور جس میں اندر وہی انتظام کام بھی مفقود ہے۔ اس امر کا بشکل اندازہ کر سکتا ہے کہ ایک مذہبی جماعت ایسے حکمہ احصاب کے بغیر زندہ رہ سکتی ہے جو حکومت کی جانب سے عوام کے عقائد کی تحقیقات کے لئے قائم کیا جاتا ہے یہ بات کارڈنل نیرومن کی اس عبارت سے بالکل واضح ہو جاتی ہے جو پنڈت جی پیش کر کے ہیرت کرتے ہیں کہ میں کارڈنل کے اصولوں کو کس حد تک اسلام پر تابع اطلاق اے تو دونوں سطحی میں INQUISITION کے نام سے ایک حکمہ قائم رہا تھا جو لوگوں کے مقامات مذہبی کی تحقیقیں کرتا تھا۔ بردو وغیرہ ایسے علماء ساسنگ کو اس حکمہ نے تذریث کیا۔

سمجھا ہوں۔ میں ان سے یہ کہنے چاہتا ہوں کہ اسلام کی اندر و فی ہمیت ترکیبی اور کیتھر لک  
سیجیت میں اختلاف غیرم ہے کیتھر لک سیجیت کی پیچیدگی اس کی فوق العقلی نوعیت اور  
تھکنی عقائد کی کثرت کے لئے راستہ کھول دیا ہے۔ اسلام کا میدھاسارہ مذہب  
دو قضايا پر مبنی ہے، خدا ایک ہے اور محمد صلمع اس مسلمان انبیاء کے آخری بنی ہیں  
جو روتا فرقہ ہر ٹکڑ اور سر زمانے میں اس غرض سے مبہوت ہر سے تھے کہ نوع انسان  
کی رسمائی صحیح طرزِ زندگی کی درف کریں جیسا کہ بعض عیسائی مصنفین خیال کرتے ہیں  
کہ کسی تھکنی عقیدے کی تعریف اسی طرح کی جانی چاہیے کہ وہ ایک فوق العقل قضیہ  
ہے۔ اور اس کو مذہبی استعمال کی خاطر اور اس کا مابعد الطبعی مفہوم صحیح بغيرمان لینا  
چاہیے تو اس لحاظ سے اسلام کے ان دوسارے قضايا کو تھکنی عقیدے سے تغیر نہیں کیا  
جا سکتا۔ کیونکہ ان دونوں کی تائید نوع انسان کے تحریر سے ہوتی ہے اور ان کی عقلی توجیہ  
بخوبی کی جاسکتی ہے ایسے الحاد کا سوال جہاں یہ نیصل کرنا پڑے کہ آیا اس کا مرتكب بازہ  
مذہب میں ہے یا اس سے خارج ہے ایسی مذہبی جماعت میں جو ایسے سادہ قضايا پر نی  
ہو، اس صورت میں پیدا ہوتا ہے۔ جبکہ محدثان قضايا میں سے کسی ایک یا دونوں سے انکار  
کر دے تاریخ اسلام میں ایسا واقع شاید ہی وقوع پذیر ہوا ہے اور ہونا بھی یہی چاہیے  
کیونکہ جب اس قسم کی کوئی بُناوَت پیدا ہوتی ہے تو ایک اوسط مسلمان کا احساس قدرتی  
طور پر شدید ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی ایران کا احساس بہائیوں کے خلاف اس  
قدر تھا۔ اور یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں میں کا احساس تاریخیوں کے خلاف اس قدر شدید  
یہ سچ ہے کہ مسلمانوں کے مذہبی فرقے نقہ اور دنیات کے فروعی مسائل میں اختلاف  
کی وجہ اکثر و بیشتر۔ ایک دوسرے میں الحاد کی ایسی آخری صورتوں میں جہاں ملحد کو عجالت  
سے خارج کیا جاتا ہے۔ لفظ اکفر کے غیر محتاط انتعال کو آج کل کے تعلیماتہ مسلمان جو  
مسلمانوں کے رینا تی مذاہات کی تاریخ سے بالکل ناراقف ہیں، ملت اسلامیہ کے

اجتہادی و سیاسی انتشار کی علامت تصور کرتے ہیں۔ یہ ایک بالکل غلط تصور ہے۔ اسلامی دینیات کی تاریخ نے ظاہر ہوتا ہے کہ فرمائی سائل کے اختلاف میں ایک دوسرے پر الحاد کا الزام لگانا باعث انتشار ہونے کی بجائے دینیاتی تفکر کو متعدد کرنے کا ذریعہ بن گیا ہے۔ پروفیسر ہر گراونچ کہتے ہیں کہ ”جب ہم فقہ اسلامی کے نشوونما کی تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہم معلوم ہو جاتے ہیں کہ ایک طرف توہنمنے کے علماء خفیف سے اشتعال کے باعث ایک دوسرے کی مذمت ہیاں تک کرتے ہیں کہ ایک دوسرے پر کفر کا الزام عائد ہو جاتا ہے۔ اور دوسری طرف یہی لوگ زیادہ سے زیادہ اتحاد عمل کے ساتھ اپنے پیشوں کے اختلاف رفع کرتے ہیں“ اسلامی دینیات کا متعلم جانتا ہے کہ مسلم فقہاء اس قسم کے الحاد کو اصطلاحی زبان میں کفر زیر کفر سے تبیر کرتے ہیں یعنی ایسا کفر جس میں مرکب جماعت سے خارج نہیں ہوتا۔ بہر حال یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ ملاؤں کے ذریعے جن کا عقل تعطل دینیاتی تفکر کے ہر اختلاف کو قطعی سمجھتا ہے۔ اور اختلاف میں اتحاد کو دیکھ نہیں سکتا، خفیف سال الحاد فتنہ غلط کا باعث ہو جاتا ہے۔ اس فتنہ کا انسداد اس طرح ہو سکتا ہے کہ مدرس دینیات کے طلباء کے سامنے اسلام کی ابتلائی روح کا واضح ترین تصور پیش کریں اور ان کو یہ تبلیغ کر منطقی تضاد کے دینیاتی تفکر میں اصول حرکت کا کام کرتا ہے یہ سوال کہ الحاد بکیرہ کس کو کہتے ہیں اس وقت میں ہوتا ہے جب کہ کسی مفکر یا مصلح کی تعلیم مذہب اسلام کی محدودیں پر اثر انداز ہوتی ہے۔ بدقتی سے تادیانیت کی تعلیم میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے۔ یہاں یہ بتلایتا ضروری ہے کہ تحریک احمدیت دو جماعتوں میں منقسم ہے جو قادری اور لا مہدی جماعتوں کے نام سے موجود ہیں۔ اول الذکر جماعت بانی احمدیت کو بنی تسلیم کرتی ہے آخر الذکر نے اعتقاد آیا مصلحتاً تادیانیت کی شدت کو کم کر کے پیش کرنا مناسب سمجھا۔ بہر حال یہ سوال کہ آیا بانی احمدیت ایک بنی تھا اور اس کی تعلیم سے انکار کرنا الحاد بکیرہ کو مستلزم ہے ان دونوں جماعتوں میں مذاق عدیفی

ہے احمدیوں کے ان گھر بلومناقفات کے محاسن کو جانپنا یہے میش نظر مقصد کے لئے غیر ضروری ہے۔ بیرا قین ہے اجس کے درجہ میں آگے چل کر بیان کروں گا اُنہے ایسے نبی کا تصور جس کے انکار کرنے سے منکر خارج اسلام ہو جاتا ہے۔ احادیث کا ایک لازمی عنصر ہے اور لاہوری جماعت کے امام کے مقابلے میں قادریوں کے موجودہ پیشراحت جو احادیث کی روح سے بالکل قریب ہیں۔

ختمنبرت کے تصور کی تہذیبی قدر و تمیت کی توضیح میں نے کسی اور جگہ کر دی ہے اس کے معنی بالکل سلیمان ہیں محمد صلعم کے بعد جنہوں نے اپنے پیروؤں کو ایسا قانون عطا کر کے جو ضمیر انسان کی گھر اموں سے ظاہر پذیر ہوتا ہے۔ آزادی کا راستہ دکھا دیا ہے کسی اور انسانی ہتھی کے آگے روحاںی حیثیت سے سر نیازِ حرم نہ کیا جائے۔ دینیاتی نقطہ نظر سے اس نظر پر کربوں بیان کر سکتے ہیں کہ وہ اجتماعی اور سیاسی تنظیم جسے اسلام کہتے ہیں بکھل اور ابدی ہے۔ محمد صلعم کے بعد کسی ایسے الہام کا امکان ہی نہیں ہے جس سے انکار کفر کو مستلزم ہو جو شخص ایسے الہام کا در عروی نہ کرتا ہے۔ وہ اسلام سے غداری کرتا ہے۔ قادریوں کا اعتقاد ہے کہ تحریک احمدیت کا بنی ایسے الہام کا حامل تھا لہذا وہ تمام عالم اسلام کو کافر قرار دیتے ہیں۔ خود بانی احمدیت کا استدلال جزویں وسطی کے ٹھکین ہے کہ لئے نیا ہو سکتا ہے، یہ ہے کہ اگر کوئی دوسرا نبی نر پیدا ہو سکے تو بغیر اسلام کی روحاںیت نامکمل رہ جائے گی۔ وہ اپنے دعوے کے شہرت میں کوئی نہ اسلام کی روحاںیت میں پیغمبر نہیز قوت بھتی۔ خود اپنی نبرت کو میش کرنا ہے۔ لیکن اپ اس سے پھر دریافت کریں کہ محمد صلعم کی روحاںیت ایک سے زیادہ نبی پیدا کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے تو اس کا جواب نہیں میں ہے۔ یہ خیال اس بات کے برابر ہے کہ محمد صلعم آخری نبی نہیں۔ میں آخری نبی ہوں اس امر کے سمجھنے کی بجائے کہ ختم نبرت کا اسلامی تصور نوع انسان کی تاریخ میں بالعموم اور ایشیا کی تاریخ میں

بالخصوص کیا تہذیبی قدر رکھتا ہے بانی احمدیت کا خیال ہے کہ ختم نبوت کا تصور ان عزیز میں کو محمد صلعم کا کوئی پیر و نبوت کا درجہ حاصل نہیں کر سکتا۔ خود محمد صلعم کی نبوت کو نا ممکن پیش کرتا ہے جب میں بانی احمدیت کی نفیات کا مطابع ان کے دعویٰ نبوت کی روشنی میں کرتا ہم تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے دعویٰ کے ثبوت میں پیغمبر اسلام کی تحقیقی قوت کو صرف ایک بنی یهودی تحریک احمدیت کے بانی کی پیدائش تک محدود کر کے پیغمبر اسلام کے آخری بنی یهودی سے انکار کر دیا ہے۔ اس طرح پر نیا پیغمبر ہے کے اپنے روحاںی مورث کی ختم نبوت پر متصرف ہر جاتا ہے۔

اس کا داعویٰ ہے کہ میں پیغمبر اسلام کا بُر فُر ہوں۔ اس سے وہ ثابت کرنا چاہتا ہے کہ پیغمبر اسلام کا بُر فُر ہونے کی خیانت سے اس کا خاتم النبیین ہزا دراصل محمد صلعم کا خاتم النبیین ہزا ہے۔ پس یہ نقطہ نظر پیغمبر اسلام کی ختم نبوت کو مسترد نہیں کرتا اپنی ختم نبوت کو پیغمبر اسلام کی ختم نبوت کے مائل قرار دے کر بانی احمدیت نے ختم نبوت کے تصور کے زبانی مفہوم کو نظر انداز کر دیا ہے۔ بہر حال یہ ایک بدیمی بات ہے کہ بُر فُر کا فقط مکمل مشاہدہ کے مفہوم میں بھی اس کی مدد نہیں کرتا۔ یعنی کہ بُر فُر میشہ اس شے سے انگ ہرتا ہے جس کا یہ بُر فُر ہوتا ہے۔ صرف اوتار کے معنوں میں بُر فُر اور اس شے میں عینیت پائی جاتی ہے پس اگر ہم بُر فُر سے روحاںی صفات کی مشاہدہ مراد ہیں تو یہ دلیل بے اثر رہتی ہے۔ اگر اس کے بر عکس اس نقطہ کے اریائی مفہوم میں اصل شے کا اوتار مراویں تو یہ دلیل بظاہر قابل قبل ہوتی ہے۔ لیکن ایں خیال کا موجود بھروسی بھیں میں نظر آتا ہے۔

ہسپانیہ کے برگزیرہ صوفی محبی الدین ابن العربي کی مسند پر یہ مزید دعویٰ کیا جاتا ہے کہ ایک مسلمان دل سکھ لے اپنے روحاںی ارتقا کے دروازے میں اس قسم کا تحریک حاصل کرنا ممکن ہے جو شعر نبوت سے مختص ہے میرا فاقی خیال یہ ہے کہ شیخ محبی الدین ابن العربي

کا یہ خیال نفیا تی نقطہ نظر سے درست نہیں۔ لیکن اگر اس کو صحیح فرض کر دیا جائے تو تب بھی تواریخی استدلال شیخ کے موقوف کی غلط فہمی پر مبنی ہے۔ شیخ ایسے تجربہ کو ذاتی مکمال تصور کرتے ہیں جس کی بناد پر کوئی ولی یا اعلان نہیں کر سکتی کہ جو شفاف اس پر (یعنی ولی پر) اعتقاد نہیں رکھتا وارہ اسلام سے خارج ہے۔ اس میں شک نہیں کہ شیخ کے نقطہ نظر سے ایک سے زیادہ اور یا موجود ہو سکتے ہیں خود طلب امر ہے کہ نفیا تی نقطہ نظر سے ایک ولی کا شعور نہرت نک پہنچا اگرچہ ممکن ہے تاہم اس کا تجربہ اجتماعی اور سیاسی اہمیت نہیں رکھتا اور نہ اس کو کسی نئی تنظیم کا مرکز بناتا ہے اور نہ یہ استحقاق عطا کرتا ہے اور وہ اس نئی تنظیم کو پیر دان محمد صلعم کے ایمان یا کفر کا معیار قرار دے۔ اس صوفیانہ نفیات سے قطع نظر کر کے فتوحات کی متعلقہ عبارتوں کے پڑھنے کے بعد میرا یہ اعتقاد ہے کہ ہمیانیہ کا یہ عظیم اشان صوفی محمد صلعم کی نہرت پر اسی طرح متعدد ایمان رکھتا ہے جس طرح کہ ایک راسخ العقیدہ مسلمان رکھ سکتا ہے۔ اگر شیخ کو پہنچے صوفیانہ کشف میں یہ نظر آ جاتا کہ ایک روز مشرق میں چند ہندوستانی جنہیں تصرف کا شوق ہے۔ شیخ کی صوفیانہ نفیات کی آڑ میں سینگھرا اسلام کی نہرت سے انکار کر دیں گے تو وہ یقیناً علمائے ہند سے پہلے مسلمان ان عالم کو ایسے غدار ان اسلام سے متنبه کر دیتے۔ اب احمدیت کی روایت پر خود رکن ہے۔ اس کے مأخذ اور اس امر کی بحث کہ قبل اسلام بھروسی تصویرات نے اسلامی تصرف کے ذریعہ بانی احمدیت کے ذہن کو کس طرح تاثر کیا مذہب مقابلہ کے نظر سے یہ حد تکچھ پہنچ گی۔ لیکن یہ رے لئے اس بحث کو اٹھانا ممکن نہیں یہ کہہ دینا کافی ہے۔ کہ احمدیت کی اصل حقیقت قرآن و سلطان کے تصرف اور وہیات کے نقاب میں پوشیدہ ہے علمائے ہند نے اس کو محض ایک دینیاتی تحریک تصور کیا اور مقابلہ کرنے کے لئے یہ طریقہ موروزیں نہیں تھا۔ اس وجہ سے علمائے کو کچھ زیادہ کامیابی نہیں ہوتی۔ بانی احمدیت کے اہم امداد کی اگر وقین انظری سے

تمہیں کی جائے تو یہ ایک ایسا مثر طریقہ ہو گا جس کے ذریعہ سے تم اس کی شخصیت اور الدینی ذمہ گل کا تجھری کر سکیں گے اس سلسلہ میں میں اس امر کو واضح کر دیا چاہتا ہوں کہ مولیٰ منظور الہی نے بانی احمدیت کے اہمات کا جو مجموعہ شائع کیا ہے اس میں فضائل تحقیق کے لئے متعدد اور مختلف مراد موجود ہے میری رائے میں یہ کتاب بانی احمدیت کی پیرت اور شخصیت کی کنجی ہے اور مجھے امید ہے کہ کسی دن نفیاتِ جدید کا کوئی متعلم اس کا سمجھدگی سے مطالعہ کرے گا اگر وہ قرآن کو اپنا معايیر قرار دے اور چند درجہ سے اس کو ایسا کرنا ہی پڑے گا جن کی تشریح یہاں نہیں کی جاسکتی اور اپنے مطالعہ کو بانی احمدیت اور اس کے سم عصر غیر مسلم صوفیاً جیسے رام کرشن نبگالی کے تحریکوں تک پھیلائے تو اس کو اس تحریر کی اصل اہمیت کے متعلق بڑی حیرت ہرگز جس کی بنا پر بانی احمدیت نہت کا داعی میدار ہے۔

عام آدمی کے نقطہ نظر سے ایک اور مثر اور مفید طریقہ ہے کہ ۱۹۹۱ء کے ہندوستان میں اسلامی دینیات کو جو تاریخ روی ہے اس کی روشنی میں احمدیت کے اصل مذکور کو سمجھنے کی کوشش کی جائے دنیا کے اسلام کی تاریخ میں ۱۹۹۱ء میں عد اسی ہے اسی سال میں کو شکست ہوئی اس کی شکست کے ساتھ مسلمانوں کو ہندوستان میں سیاسی نفوذ حاصل کرنے کی جو امید ملتی اس کا بھی خاتمه ہو گیا اسی سال جنگ فواریز و قوی پذیر ہر قبیلے ہیں ترکی کا پڑرا تباہ ہو گیا جو لوگ سر نگاہ پہنچنے کے ہیں ان کو پیروکے مخبرے پر یہ تاریخ دفاتر کندہ نظر آئی ہو گی:

"ہندوستان اور درم کی عظمت ختم ہو گئی"

ان الفاظ کے مصنف نے میشین گوئی کی تھی پس ۱۹۹۱ء میں ایشیا میں اسلام کا انحطاط اتنا کو پہنچ گیا تھا میکن جس طرح کے ٹینا میں جو منی کی شکست کے بعد جدید جمن قوم کا نشوونما ہوا، اسکا جا سکتے ہے کہ اسی طرح ۱۹۹۱ء اور میں اسلام کی سیاسی شکست کے

بعد جدید اسلام اور اس کے مسائل معرض ظہور میں آئے۔ اس امر پر میں آگے چل کر بحث کردں گانی الحال میں تاریخ کی توبہ چند مسائل کی طرف مبذول کرنا چاہتا ہوں جو ڈپرٹ کی شکست اور ایشیا میں مغربی شہنشاہیت کی آمد کے بعد اسلامی مہد میں پیدا ہو گئے ہیں۔ کیا اسلام میں خلافت کا تصور ایک مذہبی ادارے کو مستلزم ہے؟ مسلمانان ہند اور وہ مسلمان جو ترکی سلطنت سے باہر ہیں، ترک خلافت سے متصل رکھتے ہیں ہندوستان دار الحرب ہے یا دارالاسلام؟ اسلام میں نظریہ جہاد کا تحقیقی مفہوم کیا ہے؟ قرآن کی آیت "خدا، رسول اور تم میں سے اول الامر کی اطاعت کرو" میں الفاظ "تم" میں سے "کا کیا مفہوم ہے۔ احادیث سے آمد ہدی کی جو پیشین گھنی کی جاتی ہے۔ اس کی توثیق کیا ہے؟ یہ اور اسی قبیل کے دوسرے سوالات جو بعد میں پیدا ہئے ان کا حل ہذا ہتھ صرف مسلمانان ہند سے تھا۔ اس کے علاوہ مغربی شہنشاہیت کو بھی جو اس وقت اسلامی دنیا میں مرعut کے ساتھ تسلط حاصل کر رہی تھی ان سوالات سے گھری دل جی پی تھی۔ ان سوالات سے جو مناقشات پیدا ہوئے وہ اسلامی ہند کی تاریخ کا ایک باب ہیں۔ یہ حکایت دراز ہے اور ایک طاقت ار قلم کی متعظر مسلمان ارباب سیاست جن کی آنکھیں واقعات پر جھی ہرنی تھیں عمار کے ایک طبقہ کو اس بات پر آزادہ کرنے میں کامیاب ہو گئے کہ وہ دینیاتی استدلال کا ایک ایسا ہر لیقہ اختیار کریں جو صورت حال کے مناسب ہو نیکن محض منطق سے ایسے عقائد پر فتح پانا آسان نہ تھا جو صدیوں سے مسلمانان ہند کے تدبیر پر حکمران تھے۔ ایسے حالات میں منطق یا تو سیاسی مصلحت کی بنابرآگے بڑھ سکتی ہے یا قرآن و حدیث کی نسی تفسیر کے ذریعہ ہر دو صورتوں میں استقلال عوام کو تاثیر کرنے سے قاصر رہا ہے۔ مسلمان عوام کو جن میں مذہبی جذبہ بہت شدید ہے صرف ایک ہی چیز قطعی طور پر تاثیر کر سکتی ہے اور وہ ربانی سند ہے۔ زاسخ عقائد کو موثر طریقہ پر مٹانے اور مذکورہ صدر سوالات میں

جو دینیاتی نظریات مضمراں ان کی نئی تفسیر کرنے کے لئے مجری سیاسی اعتبار سے مزدور ہیں ایک الہامی بنیاد پر رہی تھی گئی۔ اس الہامی بنیاد کو احمدیت نے فرامیں کیا۔ خود احمدیت کا دعویٰ ہے کہ بہ طافنوی شہنشاہیت کی سب سے بڑی خدمت ہے جانوروں نے انہم دی ہے پیغمبر انہام کو ایسے دینیاتی خیالات کی بنیاد پر اور دینا جو سیاسی اہمیت رکھتے ہیں گویا اس بات کا اعلان کرنا ہے کہ جو لوگ مدعی نبوت کے خیالات کو قبول نہیں کرتے اول درجہ کے کافر ہیں اور ان کا تحکماً نارِ جہنم ہے۔ جہاں تک میں نے اس تحریک کے غشا کو سمجھا ہے، احمدیوں کا یہ اتفاقاً ہے کہ مسیح کی مرث ایک عام فانی انسان کی مرث تھی اور رحمت مسیح گویا یہی شخص کی امد ہے جو روحاںی چیزیت سے اس کا مشابہ ہے۔ اس خیال سے اس تحریک پر ایک طرح کا عقلی رنگ پڑھ جاتا ہے۔ لیکن یہ ابتدائی مدارج ہیں اس تصور نبترت کو جو ایسی تحریک کے انفراد کو پورا کرتا ہے جن کو جدید سیاسی قوتوںیں وجود میں لائی ہیں۔ ایسے حمالک میں جو ابھی تدقیک کی ابتدائی منازل میں ہیں مطنط سے زیادہ سند کا اثر ہوتا ہے۔ اگر کافی جہالت اور نزود اتفاقاً مرجور ہو اور کوئی شخص اس قدر بیباک ہو کہ حامل اہم ہونے کا دعویٰ کرے جس سے انکار کرنے والوں ہمیشہ کے نئے گرفتار لفت ہو جاتا ہے تو ایک حکوم اسلامی ملک میں ایک سیاسی دینیات کو درجہ میں لانا اور ایک ایسی جماعت کو تشکیل دینا آسان ہو جاتا ہے جس کا صنک سیاسی حکومیت ہو پنچاب میں بہم دینیاتی عقائد کا فرسودہ جال اس سادہ روح دیگان کو انسانی سے منزکر لیتا ہے جو صدروں سے ظلم و نسل کا شکار رہا ہے۔ پنڈت جواہر لال نہروں مشورہ دیتے ہیں کہ تمام مذاہب کے راستغ العقیدہ ووگ متعدد جائیں اور اس چیز کی مراجحت کریں جس کو وہ ہندوستانی قویت سے نہیں کر سکتے ہیں۔ یہ طنز آمیز مشرورہ اس بات کو فرض کر لیتا ہے کہ احمدیت ایک اصلاحی تحریک ہے۔ وہ نہیں جانتے کہ جہاں تک ہندوستان میں اسلام کا تعلق ہے احمدیت میں اہم ترین مذہبی اور سیاسی امور تفییح طلب مضمراں ہیں جیسا کہ میں نے اور پر تشریع کی ہے۔

سدافوں کے مذہبی تفکر کی تاریخ میں احمدیت کا بظیفہ ہندوستان کی موجوں سیاسی غلامی کی تائید میں الہامی بنیاد فراہم کرتا ہے۔ خالص مذہبی اور سے تعلق نظر سیاسی امور کی بنا پر بھی پنڈت جاہر لال نہرو کے شایان شاہ نبیں کو دہ مسلمانان ہندو پیغمبہر عجیت پسند اور تدامت پسند ہرنے کا الزمم رکابیں۔ مجھے یقین ہے کہ اگر وہ احمدیت کی اصل ذمیت کو سمجھ لیتے تو مسلمانان ہند کے اس روایت کی ضرور تعریف و تحسین کرتے جو ایک ایسی مذہبی تحریک کے متعلق اختیار کیا گیا ہے جو ہندوستان کے تمام آفات و مصائب کے نئے نہ الہامی سند پیش کرتی ہے۔

پس قارئین کو معلوم ہو گیا ہوگا کہ اسلام کے بخاروں پر اس وقت احمدیت کی جو زردی نظر آ رہی ہے وہ مسلمانان ہند کے مذہبی تفکر کی تاریخ میں کوئی ناگہانی ناقہ نہیں ہے۔ وہ خیالات جو بالآخر اس تحریک میں روشناء ہوئے ہیں باقی احمدیت کی ولادت سے پچھے دینیاتی مباحثت میں نہایاں رہ چکے ہیں میرا یہ مطلب نہیں کہ باقی احمدیت اور اس کے رفقاء نے سچ سمجھ کر اپنا پروگرام تیار کیا ہے۔ میں یہ ضرور کہوں گا کہ باقی احمدیت نے ایک آواز سنی۔ لیکن اس امر کا تصفیہ کیا یہ آواز اس خداگی درف سے بھی جس کے ہاتھ میں زندگی اور طاقت ہے یا لوگوں کے روحانی افلوس سے پیدا ہوئی اس تحریک کی ذمیت پر محضہ ہرنا چاہیے جو اس آواز کی افریدیہ ہے اور ان انوکار و جذبات پر بھی جو اس آوازنے پہنچنے والوں میں پیدا کئے ہیں۔ قارئین یہ نہ سمجھیں کہ میں استعارات استعمال کر رہا ہوں۔ اقوام کی تاریخ حیات بتلاتی ہے کہ جب کسی قوم کی زندگی میں انحطاط شروع ہو جاتا ہے تو انحطاط ہی الہام کا مانند بن جاتا ہے اور اس قوم کے شعراء، فلاسفہ، اور یہاں مدرسین اس سے تاثر ہر جاتے ہیں اور مبلغین کی ایک ایسی جماعت وجد میں آ جاتی ہے جس کا مقصد یہ ہر جاتا ہے کہ منطق کی سحر افرین تنوں سے اس قوم کی زندگی کے ہر اس پہلو کی تعریف و تحسین کرے جو نہایت زیل و قبیح ہوتا ہے۔ یہ مبلغین غیر شوری طور

پرمایوسی کو امید کے درخواں بس ہیں چھپا دیتے ہیں۔ کردار کے رہائی اقتدار کی خلکنی  
کرتے ہیں اور اسی طرح ان لوگوں کی روحانی قوت کو شادیتے ہیں جو ان کا شکار ہو جاتے  
ہیں۔ ان لوگوں کی قوت ارادی پر زرا سخور کرو جنہیں الہام کی خیال پر یہ تلقین کی جاتی ہے  
کہ اپنے سیاسی ماحصل کو اٹھ سمجھو۔ پس میرے خیال میں وہ تمام ایکٹر جھنلوں نے احمدیت کے درار  
میں حقہ یا ہے زوال اور انحطاط کے ہاتھوں میں محض سادہ روح کو تپنی بننے ہوئے تھے  
ایران میں بھی اس قسم کا ایک ڈرامہ کھیلا گیا تھا لیکن اس میں نہ وہ سیاسی اور مذہبی امور پر ادا  
ہوئے اور نہ ہو سکتے تھے جو احمدیت نے اسلام کے لئے ہندوستان میں پیدا کئے ہیں  
وہ سونے باقی نہیں کو روکا رکھا اور باہیوں کو اجازت دی کہ وہ اپنا پہلا تبلیغی مرکز بعثت  
آباد میں قائم کریں۔ انگلتان نے بھی احمدیوں کے ساتھ رواڑا ری برقراری اور ان کو اپنا  
پہلا تبلیغی مرکز دوئیں تھک میں قائم کرنے کی اجازت دی۔ ہمارے لئے اس امر کا فیصلہ کرنا  
و شوار ہے کہ آیا وہ اور انگلتان نے ایسی رواڑا ری کا اظہار شہنشاہی مصلحتوں کی  
بانپر کیا یا وہ سمعت نظر کی وجہ سے۔ اس قدر تو بالکل واضح ہے کہ اس رواڑا ری نے اسلام  
کے لئے پیغمبر مسیح پیدا کر دئے ہیں اسلام کی اس ہیئت ترکیبی کے لحاظ سے جیسا کہ میں  
نے اس کو سمجھا ہے، مجھے یقین کامل ہے کہ ان وشوائریوں سے جو اس کے لئے پیدا کی گئی ہیں  
زیادہ پاک و صاف ہو کر نکھلے گا۔ زمانہ بدل رہا ہے۔ ہندوستان کے حالات ایک نیا رُخ  
انتیار کر چکے ہیں۔ چھوڑت کئی نئی روح جو ہندوستان میں پھیل رہی ہے۔ اور یقیناً احمدیوں  
کی انگلیں کھول دے گی۔ انہیں یقین ہر جلسوں کا کہ ان کی دینیاتی ایجادوں کا مکمل بے سر و  
میں۔ اسلام قرون وسطی کے اس تصور کی تجدید کو بھی روانہ رکھے گا جس نے اپنے پرواروں  
کے صحیح رجحانات کو چھپ کر ایک مہم تفکر کی طرف ان کا رُخ پھیردیا۔ اس تصور نے گزشتہ  
چند صدیوں میں مسلمانوں کے بہترین دماغوں کو اپنے اندر جذب کر کے اور سلطنت کو  
معمول آدمیوں کے ہاتھوں میں چھوڑ دیا تھا جدید اسلام اس تحریر کو دو ہر انہیں سکتا۔ اور

زورہ پنجاب کے اس تجربے کے اعدادے کو روا رکھو سکتا ہے جس نے مسلمانوں کو نصف صدی تک اپنے دیناتی مسائل میں الجھائے رکھا جن کا زندگی سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اسلام جدید تنگر اور تجربے کی روشنی میں قدم رکھے چکا ہے اور کوئی ولی پیغمبر اس کو قرآنِ سلطنتی کے تصریف کی تاریخی لطف واپس نہیں سے جاسکتا۔

اب میں پنڈت جاہر لال کے سوالات کی طرف متوجہ ہوتا ہوں۔ پنڈت جی کے مضامین سے فنا ہر ہر تلہے کو وہ اسلام یا انیسویں صدی کے اسلام کی مذہبی تاریخ سے باخل نہ اتفق ہے اپنے ہوں نے شاید میری تحریرات کا مطالعہ کیمی نہیں کیا جن میں ان کے سوالات پر بحث کی گئی ہے۔ میرے لئے یہاں ان تمام خیالات کا اعادہ کرنا ممکن نہیں جن کو میں پہلے بیان کر چکا ہوں۔ انیسویں صدی کے مسلمانوں کی مذہبی تاریخ کو پیش کرنا بھی یہاں ممکن نہیں جس کے بغیر دنیلئے اسلام کی موجودہ صورت حال کو پوری طرح سمجھنا و شوار ہے۔ ترک اور جدید اسلام کے متعلق سینکڑوں کتابیں اور مضامین لکھنے گئے ہیں اس لڑپچھر کے مشترک حصہ کا مطالعہ کر چکا ہوں اور غاباً پنڈت جاہر لال ہر دبھی اس کا مطالعہ کر چکے ہوں گے۔ ہر حال میں انہیں تعین ولانا ہوں کہ ان میں سے ایک مصنف نہ بھی ان تاثیج یا ان اسباب کی اصل مایست کو نہیں سمجھا جان نتائج کا باعث ہیں۔ لہذا مسلمانوں کے تنگر کے خصوصی رسمات کو جو انیسویں صدی کے ایشیا میں پائے جاتے ہیں اجاتی طور پر بیان کر دینا ضروری ہے۔

میں نے اپر بیان کیا ہے کہ ۹۹، اوپر اسلام کا سیاسی زوال اپنی آنہتا کو پہنچ چکا تھا ہر حال اسلام کی اندر وہی قوت کا اس واقعہ سے بڑھ کر کیا ثبوت مل سکتے ہے کہ اس نے فراہی محسوس کر دیا کہ دنیا میں اس کا کیا ارتق ہے۔ انیسویں صدی میں سرستہ احمد خاں ہندستان میں، سید جمال الدین انعامی انگلستان میں، اور عظیٰ عالم جان رس میں پیدا ہرے یہ حضرات غاباً محمد ابن الہاب سے تاثر ہے سمجھتے

جن کی ولادت ..، اعمیں بقایہ نجد ہوئی تھی۔ اور جو اس نام نہاد رہا یہ تحریک کے باñی تھے جس کو صحیح طور پر جدید اسلام میں زندگی کی سہلی ترپ سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ سریہ احمد خان کا اثر تحریکت مجموعی ہندوستان ہی تک محدود رہا۔ غالباً عصر جدید کے پہلے مسلمان تھے جنہوں نے ائمے ولے ورکی جھنک دیکھی تھی اور یہ محسوس کیا تھا کہ ایجادی علوم اس دور کی خصوصیت ہے۔ انہوں نے نیز روس میں مخفی عالم جان نے مسلمانوں کی پستی کا علاج جدید تعلیم کو فراہدیا۔ مگر سریہ احمد خان کی تحقیقی غلطیت اس واقعہ پر مبنی ہے کہ یہ پہلے ہندوستانی مسلمان میں جنہوں نے اسلام کو جدید رنگ میں پیش کرنے کی ہنروت محسوس کی اور اس کے لئے سرگرم عمل ہو گئے۔ ہمان کے مذہبی خیالات سے اخلاف کر سکتے ہیں لیکن اس واقعہ سے انہل نہیں کیا جاسکتا کہ ان کی حواس روح نے سب سے پہلے عصر جدید کے خلاف رو عمل کیا۔

مسلمانان ہند کی انتہائی قدامت پرتو جوز زندگی کے حقائق سے دور ہو گئی تھی سریہ احمد خان کے مذہبی نقطہ نظر کے تحقیقی مفہوم کو نہ سمجھ سکی۔ ہندوستان کے شمال مغربی حصہ میں جو ابھی تہذیب کی ابتدائی منزل ہے اور جہاں دیگر اقطاں ہند کے مقابلے میں پیر پرتو زیادہ مسلط ہے، سریہ کی تحریک کے خلاف احمدیت کی تحریک شروع ہوئی۔ اس تحریک میں سامی اور اریائی تصوف کی عجیب و غریب آمیزش تھی اور اس ہی کسی فرد کا روحانی احیار تدبیر اسلامی تصوف کے اصولوں کے مطابق نہیں ہر سکتا تھا۔ بلکہ "مسیح موجود" کی آمد کو پیش کر کے عوام کی کیفیت کو تشفی انتظار دی جاتی تھی۔ اس "مسیح موجود" کا فرض یہ نہیں تھا کہ فرد کو موجودہ پستی سے نجات دلاتے بلکہ اس کا کام یہ تعلیم دینا ہے کہ لوگ اپنی روح کو غلامانہ طور پر پستی اور انحطاط کے سپرد کر دیں۔ اس رو عمل ہی کے اندر ایک نازک تضاد مضمہ ہے۔ یہ تحریک اسلام کے ضوابط کو برقرار رکھتی ہے لیکن اس قوت ارادی کو فنا کر دیتی ہے جس کو اسلام مضمبوط کرنا چاہتا ہے۔

مرلانا سید جمال الدین افغانی کی شخصیت کچھ اور ہی تھی۔ قدرت کے طریقے بھی عجیب غریب ہوتے ہیں۔ مذہبی نکار عمل کے لحاظ سے ہمارے زماں کا سب سے زیادہ ترقی یافتہ مسلمان افغانستان میں پیدا ہوتا ہے۔ جمال الدین افغانی دنیلے اسلام کی تمام زبانوں سے واقف تھے، ان کی فصاحت و بلاغت میں سحر آفرینی و دوستی تھی۔ ان کی بھی روح ایک اسلامی ملک سے درسرے اسلامی ملک کا سفر کرتی رہی اور اس نے ایران مصر اور ترک کے متاز ترین افراد کو تاثیر کیا۔ ہمارے زمانے کے بعض جلیل القدر علماء جیسے مفتی محمد عبدہ، ادنسی پور کے بعض افراد جو آگے چل کر سیاسی تائیدیں کئے جیسے صر کے زاغول پاشا دیگر انہیں کے شاگردوں میں سے تھے۔ انہوں نے لکھا کم اور کہا بہت۔ اور اس طریقہ سے ان تمام لوگوں کو جنہیں ان کا قرب حاصل ہوا چھوٹے چھوٹے جمال الدین بناریا۔ انہوں نے کبھی سی یا مجدد ہونے کا دعویٰ نہیں کیا۔ پھر ہمیں ہمارے زماں کے کئی شخص نے روح اسلام میں اس قدر ترپ پیدا نہیں کی جس قدر کہ انہوں نے کی تھی۔ ان کی روح اب بھی دنیلے اسلام میں سرگرم عمل ہے اور کوئی نہیں جانتا کہ اس کی انتہا کیا ہو گی۔

بہر حال اب یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ ان جلیل القدر مہمیوں کی غایت کیا تھی؟ اس کا جواب یہ ہے کہ انہوں نے دنیا سے اسلام میں تین مخصوص قوتوں کو حکمران پایا اور ان قوتوں کے خلاف بغاوت پیدا کرنے کے لئے اپنی پوری قوت کو مرتب کر دیا۔

۱۔ **طائیہت** - علماء ہمیشہ اسلام کے لئے ایک قوت عظیم کا سر جھپڑہ ہے ہیں۔ فیکن صدیوں کے مرد کے بعد خاص کر زوال بغاوت کے زمانے سے وہ بے حد قدامت پرست بن گئے اور آزادی اجتیاد (یعنی قانونی امور میں آزاد رائے قائم کرنا) کی مخالفت کرتے تھے۔ دہلی تحریک جو ایسیوں صدی کے مصلحین اسلام کے لئے سو صد افراد تھی وہ حقیقت ایک بغاوت تھی علماء کے خلاف، پس ایسیوں صدی کے

مصلحین اسلام کا پہلا مقصد یہ تھا کو عقائد کی جدید تفسیر کی جائے اور بڑھتے ہوئے تجربے کی روشنی میں قانون کی جدید تعبیر کرنے کی آزادی حاصل کی جائے۔

۲۔ **قصوف** : مسلمانوں پر ایک ایسا تصرف سلط تھا جس نے حقائق سے انہیں بند کر لی تھیں جس نے عوام کی قوت عمل کو ضعیف کر دیا تھا۔ اور ان کو ہر قسم کے توہم میں مبتلا کر کر رکھا تھا۔ تصرف اپنے اس اعلیٰ مرتبے سے جہاں وہ روحانی تعلیم کی ایک قوت رکھتا تھا نیچے گر کر عوام کی جہالت اور زور اعتمادی سے فائدہ اٹھانے کے ذریعہ بن گیا تھا۔ اسی نے تبدیلیج اور بغیر محسوس طریقہ پر مسلمانوں کی قوت اداری کو کمر و رارا اس قدر زرم کر دیا تھا کہ مسلمان اسلامی قانون کی سختی سے بچنے کی کوشش کرنے لگے تھے۔ اپسیں صدی کے مصلحین نے اس قسم کے تصرف کے خلاف علم بغاوت بلند کر دیا اور مسلمانوں کو عصر جدید کی روشنی کی طرف دعوت دی۔ یہ نہیں کہ یہ مصلحین اداہ پرست تھے۔ ان کا مقصد یہ تھا کہ مسلمان اسلام کی اس روح سے آشنا ہر جا میں جنمادہ سے گردید کرنے کی بجائے اس کی تسبیح کی کوشش کرتی ہے۔

۳۔ **ملوکیت** : مسلمان سلاطین کی نظر اپنے خاندان کے مفاد پر جبی رہتی تھی۔ اور اپنے اس مفاد کی حفاظت کے لئے وہ اپنے ملک کو بیچنے میں پس وپیش نہیں کرتے تھے۔ سید جمال الدین افعانی کا مقصد خاص یہ تھا کہ مسلمانوں کو دنیا سے اسلام کے ان حالات کے خلاف بغاوت اداہ کیا جائے۔ مسلمانوں کے فکر و تاثر کی دنیا میں ان مصلحین نے جزو القلب پیدا کیا ہے۔ اس کا تفصیل بیان یہاں ممکن نہیں۔ بہر حال ایک چیز بہت واضح ہے۔ ان مصلحین نے زاغلوں پاشا مصطفیٰ کمال اور رضا شاہ ایسی ہستیوں کی آمد کے لئے راستہ تیار کر دیا ان مصلحین نے تحریر و تفسیر، توجہ و توضیح کی، لیکن جواز اداہ کے بعد آئے اگرچہ اعلیٰ تعلیمات نہ تھے تاہم اپنے صحیح رجحانات پر اعتماد کر کے جڑات کے ساتھ میدانِ عمل میں کو روپے۔

اور زندگی کی نئی صوریات کا جو ترقاضا تھا اس کو جبراً و قوت سے پورا کیا۔ ایسے لوگوں سے غلطیاں بھی ہوا کرتی ہیں لیکن تاریخِ اسلام بتلاتی ہے کہ ان کی غلطیاں بھی بعض اوقات مفید نتائج ییدا کرتی ہیں۔ ان کے اندر منطق نہیں بلکہ زندگی ہمیجان برپا کر دیتی ہے اور اپنے مسائل کو حل کرنے کے نئے مضطرب اور بے چین رکھتی ہے۔ یہاں یہ بتلا دینا ضروری ہے کہ سید احمد خان۔ سید جمال الدین انغامی اور ان کے سینکڑوں شاگرد جو اسلامی مالک میں تھے مغربِ زدہ مسلمان نہیں تھے۔ بلکہ یہ لوگ وہ تھے جنہوں نے قدیم مکتب کے ملاؤں کے آگے زانوے ادب تکیا تھا اور اس عقلی و روحانی فضایمیں سافس یا تھا جس کی وجہ از سرف تعمیر کرنا چاہتے تھے۔ جدید خیالات کا اثر ضرور پڑا ہے لیکن جس تاریخ کا اجمالی طور پر اور ذکر کیا گیا ہے اس سے صاف طور پر ظاہر ہوتا ہے کہ ترکی میں جو انقلابِ ظہور پذیر ہوا اور جو جلد یا بیرون دوسرے اسلامی مالک میں بھی ظہور پذیر ہونے والا ہے باشکل اندر ولیٰ قتوں کا آفریدہ تھا۔ جدید دنیا سے اسلام کو جو شخص سطحی نظر سے دیکھتا ہے وہی شخص یہ خیال کر سکتا ہے دنیا سے اب یہ کام بوجوہ انقلابِ محض بیرونی قتوں کا ہر ہیں مرتا ہے۔

کیا ہندوستان سے باہر دوسرے اسلامی مالک خاص کر ترکی نے اسلام کو ترک کر دیا ہے؟ پنڈت جاہر لال نہر و خیال کرتے ہیں کہ ترکی اب اسلامی مالک نہیں رہا۔ معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس بات کو محسوس نہیں کرتے کہ یہ سوال کہ آیا کوئی شخص یا جماعت اسلام سے خارج ہو گئی مسلمانوں کے نقطہ نظر سے ایک خالص فقہی سوال ہے۔ اور اس کا فیصلہ اسلام کی ہدایت ترکی کے لحاظ سے کرنا پڑے گا۔ جب تک کوئی شخص اسلام کے دو بنیادی اصول پر ایمان رکھتا ہے یعنی توحید اور ختم نبیت تو اس کو ایک راسخ العقیدہ ملا بھی اسلام کے فارہ سے خارج نہیں کر سکتا۔ خواہ فقہ اور آیات قرآنی کی تلاوت میں وہ کتنی ہی غلطیاں کرے۔ غالباً پنڈت جاہر لال نہر کے ذمہ میں وہ مفروضہ یا ہجتی اصلاحات

یہ جو امارات کے رائج کی ہیں۔ اب ہم تمہوری دیر کے لئے ان کا حاضر ہے میں گے۔ کیا ترک میں ایک عام مادی نقطہ نظر کا نشوونما اسلام کے منافی ہے؟ مسلمانوں میں ترک دنیا کا بہت رواج ہے چکا ہے مسلمانوں کے لئے اب وقت آگئی ہے کہ دہ خاقان کی طرف متوجہ ہوں ماریت مذہب کے خلاف ایک بڑا حریب ہے میکن ملا اور صوفی کے پیشوں کے استیصال کے لئے ایک مرث رحیب ہے جو عمدًا لوگوں کو اس غرض سے گرفتار ہیت کر دیتے ہیں کہ ان کی حالت اور زندہ اتفاقی سے فائدہ اٹھائیں۔ اسلام کی روح مادہ کے قریب سے نہیں ڈلتی۔

قرآن کا ارشاد ہے کہ تمہارا دین میں جو حسد ہے اس کو نہ بھجو ایک غیر مسلم کے لئے اس کا سمجھنا و شوار ہے۔ گزشتہ چند صدیوں میں دنیا سے اسلام کی جو تاریخ رہی ہے۔ اس کے لحاظ سے مادی نقطہ نظر کی ترقی تحقیق ذات کی ایک صورت ہے۔ کیا باس کی تبدیلی یا الاطینی رسم المخط کا رد اج اسلام کے منافی ہے؟ اسلام کا بھیت ایک مذہب کے کوئی وطن نہیں۔ اور بھیت ایک معاشرت کے اس کی نہ کوئی مخصوص زبان ہے اور نہ کوئی مخصوص باس۔ قرآن کا ترک زبان میں پڑھا جانا تاریخ اسلام میں کوئی نئی بات نہیں۔ اس کی چند شایع موجدوں میں ناقی طور پر میں اس کو فکر و نظر کی ایک منیجیں غلطی سمجھا ہوں کیونکہ عربی زبان و ادب کا متعلم اچھی طرح جانتا ہے کہ غیر یورپی زبانوں میں اگر کسی زبان کا مستقبل ہے تو وہ عربی ہے۔ بہر حال اب یہ اطلاعیں اور ہی ہیں کہ ترکوں نے ملک زبان میں قرآن کا پڑھنا ترک کر دیا ہے۔ تو کیا گزشت ازدواج کی مانع یا علماء پر لائنس حاصل کرنے کی قید منافی اسلام ہے؟ فتح اسلام کی رو سے ایک اسلامی ریاست کا ایسا مجاز ہے کہ شرعی "اجازتوں" کو منسخ کر دے بشرطیجا اس کو تھیں ہر جائے کہ یہ اجازتیں "معاشرتی فادرپیدا کرنے" کی طرف مائل ہیں۔ رہا علماء کا لائنس حاصل کرنا، آج مجھے اختیار ہوتا تو یقیناً میں اسے اسلامی ہند میں نافذ کر دیتا ایک اوس طریقہ مسلمانوں کی سادہ وحی زیارتہ ترا فائز ترا ش ملا کی ایجادات کا تیجہ ہے قوم کو مذہبی زندگی

سے ملاؤں کو الگ کر کے آتا رک نے وہ کام کیا جس سے ابن تیمہ یا شاد ولی اللہ کا دل مُسْرِت سے بر زیر ہو جانا۔ رسولِ کریمؐ کی ایک حدیث مشکوٰۃ میں درج ہے جس کی رو سے وعظ کرنے کا حق صرف اسلامی ریاست کے امیر یا اس کے مقرر کردہ شخص کو حاصل ہے جب تک اس حدیث سے واقف ہیں یا نہیں تاہم یہ ایک حرمت انگیزیات ہے کہ اس کے اسلامی خمیر کی روشنی نے اس اہم ترین معاملہ میں اس کے بیانِ عمل کو کس طبق منور کر دیا ہے مُسْرِت لیست، اور اسکے قواعد و راشت کو اختیار کر دینا ضرور ایک یعنی خلطی ہے جو جوشِ اصلاح کی وجہ سے سرزد ہوئی ہے اور ایک ایسی قوم جو مرعن کے ساتھ آگے پڑھنا چاہتی ہے ایک حد تک تابیل معافی ہے پیشوایانِ مدوب کے تیمور استبداد سے نجات حاصل کرنے کی مُسْرِت ایک قوم کو بعض اوقات ایسی راوی عمل کی طرف پھنسنے والی ہے جس کا اس قوم کو کوئی عبور نہیں ہوتا ترکی اور نیز تمام دنیا شے اسلام کو اسلامی قانون و راشت کے ان معماشی پہلوؤں کو ایکی نکشف کرتا ہے جن کو فان کریم فقہ اسلام کی بیجا وحی شاخ سے تحریر کرتا ہے کیا تیخ خلافت یا غریب و سلطنت کی علیحدگی منافی اسلام ہے؟ اسلام اپنی روح کے لحاظ سے شہنشاہیت نہیں ہے اس خلافت کی تیخ جو امامیہ کے زمانہ سے عملًا ایک سلطنت بن گئی تھی اسلام کی روح آتا رک کے ذریعہ کا فرمادی ہے مسئلہ خلافت میں تکون کے اجتہاد کو سمجھنے کے لئے ہیں اب خلدوں کی رہنمائی حاصل کرنے پڑے گی جو اسلام کا ایک جلیل القدر نسلی، ہورخ اور تاریخِ جدید کا ابولاً باگزار ہے میں یہاں اپنی کتابِ اسلامی تفکر کی تبلیغِ جدید کا اقتباس پیش کرتا ہوں۔

"ابن خلدوں نے اپنے مشہور "مقدمة تاریخ" میں عالمگیر اسلامی خلافت سے متعلق تین سماز نقااط نظر پیش کرتا ہے۔ (۱) عالمگیر خلافت ایک مذہبی ادارہ ہے اسی لئے اس کا قیام ناگزیر ہے (۲) اس کا تعلق محض اقتضائے وقت سے ہے (۳) ایسے

ادارے کی ضرورت ہی نہیں۔ آخر الذکر خیال کو خارجیوں نے اختیار کیا تھا جو اسلام کے ابتدائی جموروں تھے۔ ترکی پہلے خیال کے مقابلہ میں دوسرا خیال کی طرف مائل ہے۔ یعنی معتزلہ کے اس خیال کی طرف کو عالمگیر خلافت محفوظ اقتضائے وقت ہے ہے۔ ترکوں کا استدلال یہ ہے کہ ہم کو اپنے سیاسی تفکر میں اپنے ماضی کے سیاسی تجربے سے مدد یعنی چاہیئے جو بلاشبہ وضیہ اس واقعہ کی طرف رہنمای کرتا ہے کہ عالمگیر خلافت کا تفکر و تخيیل عمل صورت اختیار کرنے سے قاصر رہا یہ تخيیل اس وقت قابل عمل تھا جب کہ اسلامی ریاست برقرار رہتی۔ اس ریاست کے انتشار کے بعد کی آنذاں سلطنتیں وجود میں آگئی ہیں۔ اب یہ تخيیل بے اثر ہو گیا ہے اور اسلام کی تنیم جدید میں ایک زندگی بخش عنصر کی حیثیت سے کارگر نہیں ہو سکتا۔

ذہب و سلطنت کی علیحدگی کا تصور بھی اسلام کے لئے غیر مانوں نہیں ہے امام کی "غیبتِ کبریٰ" کا نظریہ ایک مضموم میں ایک عرصہ پر شیعی ایلان میں اس علیحدگی کو رویہ عمل لا جا کر ہے۔ ریاست کے ذہبی و سیاسی وظائف کی تقسیم کے اسلامی تصور کو ٹکیا اور سلطنت کے مغربی تصور سے محدود کرنا چاہیے۔ اول الذکر تو محفوظ وظائف کی ایک قسم ہے جیسا کہ اسلامی ریاست میں شیخ الاسلام اور وزراء کے عہدوں کے تدبیجی قیام سے واضح ہو جاتا ہے۔ لیکن آخر الذکر روح اور مادہ کی مابعد الطیعی ثمرت پر مبنی ہے۔ سیاحت کا آغاز ایک نظام رہیانیت سے ہوتا ہے جسے دینزی اور رے کوئی نتھن نہیں تھا۔ اسلام ابتدا ہی سے ایک نظام معاشری رہا ہے جس کے قوانین بالطبع معاشری ہیں۔ اگرچہ ان کا مأخذ الوہی ہے۔ مابعد الطیعی ثمرت نے جس پر ذہب و سلطنت کی علیحدگی کا مغربی تصور مبنی ہے مغربی اقوام میں تلخ ثمرات پیدا کئے۔ کئی سال ہرے امریکہ میں ایک کتاب لکھی گئی تھی جس کا عنوان تھا، اگر بیع شکا گو آئیں۔ اس کتاب پر تبصرہ کرتے ہر نے ایک امریکی مصنف کہتا ہے:-

مسٹر شید کی کتاب سے ہمیں جو سبق حاصل کرنا ہے یہ ہے کہ اس وقت  
نوع انسان جن برا یوں میں مبتلا ہے۔ وہ الیسی برا یاں ہیں جن کا ازالہ صرف  
ذہنی تاثرات ہی کر سکتے ہیں۔ ان برا یوں کا ازالہ ایک بڑی حد تک ریاست  
کے پردہ کرو دیا گیا تھا لیکن خود ریاست فادا نیز سیاسی مشینوں میں دب گئی ہے  
یہ مشین ان برا یوں کا ازالہ کرنے کے لئے نہ صرف تیار نہیں بلکہ وہ اس قابل نہیں  
ہے پس کر دڑا، انسانوں کو تباہی اور خود ریاست کو انحطاط سے بچانے کے  
لئے بھجو۔ اس کے اور کوئی چاہہ نہیں کہ شہروں میں اپنے اجتماعی فرائض کا مذکوب  
احساس پیدا کیا جائے۔

مسلمانوں کے سیاسی تجربے کی تاریخ میں مذہب و سلطنت کی علیحدگی محض فحافف  
کی علیحدگی ہے نہ کہ عقائد کی۔ اسلامی مذاکہ میں مذہب و سلطنت کی علیحدگی کا ہرگز مطلب  
نہیں ہر سکتا کہ مسلمانوں کی قانون سازی عرام کے ضمیر سے یہ تعلق ہو جائے جو صدیوں  
سے اسلامی روحاں کے تحت پرورش و نرپاتا رہا ہے۔ تجربہ خود تباہے گا کہ یہ  
تخیل جدید تر کی میں کس طرح عملی صورت اختیار کرتا ہے۔ ہم صرف یہ موقع رکھ سکتے ہیں  
کہ ان برا یوں کا باعث نہ ہو گا جو پورپ اور امریکے میں پیدا ہرگئی ہے۔

متذکرہ الصدر اصلاحات پر میں نے جو احوالی بحث کی ہے اس میں میرا روئے  
سخن پنڈت جواہر لال نہرو سے زیادہ مسلمانوں کی طرف تھا۔ پنڈت نہرو نے جو اصلاح  
کا خاص طور پر ذکر کیا ہے وہ یہ ہے کہ ترکوں اور برا یانیوں نے سلی اور قومی نصیبیں  
اختیار کر دیا ہے جو علموں میں ہے کہ وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ ایسا نصب العین اختیار کرنے  
کے معنی یہ ہیں کہ ترکوں اور برا یانیوں نے اسلام کو ترک کر دیا ہے۔ تاریخ کا معلم  
اچھی طرح جانتا ہے کہ اسلام کا ظہور ایسے زمانے میں ہوا جیس کہ وحدتِ انسانی کے  
قدیر اصول جیسے خوفی رفتہ اور ملکیت ناکام ثابت ہو رہے تھے۔ پس اسلام نے

وحدتِ انسانی کا اصول گوشت اور پوست میں نہیں بلکہ روح انسانی میں دریافت کیا۔ نوع انسان کو اسلام کا اجتماعی پیغام یہ ہے کہ نسل کے قبود سے آناد ہر جاؤ یا باسمی لڑائیوں سے ملاک ہو جاؤ یہ کہنا کوئی مبالغہ نہیں کہ اسلام فطرت کی نسل سازی کو ڈیڑھی نظر سے دیکھتا ہے۔ اور اپنے مخصوص اداویں کے ذریعہ ایسا نقطہ نظر پیدا کرتا ہے جو فطرت کی نسل ساز قوتیں کی ملاحظت کرتا ہے۔ انسان برا دری تابع کرنے کے مسئلہ میں اسلام نہیں ہوا ہم تین کارنل میں ایک ہزار سال میں انجام دیتے وہ مسیح اور بدھ مت نے دو ہزار سال میں بھی انجام نہیں دئے۔ یہ بات ایک عجز سے کہ نہیں کہ ایک ہندی مسلمان نسل اور زبان کے اختلاف کے باوجود مراقب ش پہنچ کر اجنیبت محسوس نہیں کرتا۔ تاہم یہ نہیں کہا جاسکتا کہ اسلام نسل کا سرے سے مخالف ہے۔ تاریخ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلام نے معاشری اصلاح کو لیا رہ تراس امر پر مبنی رکھا کہ بتدربیح نسل عصیت کو مٹا دیا جائے اور ایسا راستہ اختیار کیا جائے جہاں تصادم کا کم سے کم امکان ہو۔ قرآن کا ارشاد ہے ہم نے تم کو قابل میں اس نے یہاں کیا کہ تم جانے پھولنے جا سکو میکن تم میں وہی شخص خدا کی نظر میں ہو تھیں یہ جس کی زندگی پاک ہے۔ اگر اس امر کو تم نظر رکھا جائے کہ مسئلہ نسل کس قدر روز بروست ہے اور نوع انسان سے نسل انتیبات مٹانے کے لئے کس تدریجی پتہ درکار ہے تو مسئلہ نسل کے تعلق مرف اسلام ہی کا نقطہ نظر (یعنی خود ایک نسل ساز عنصر بنے بغیر نسل امیانات پر فتح پایا) معقول اور قابل عمل نظر آئے گا۔ سر آر تھر کیتھ کی چھوٹی سی کتاب مسئلہ نسل میں ایک ولچ پ سمارت ہے جس کا اقتباس بہاں پیش کرنا نامناسب نہ ہوگا۔

اب انسان میں اس قسم کا شعور پیدا ہو رہا ہے کہ فطرت کا ابدالی مقصد یعنی نسل سازی جدید معاشری دنیا کی ضروریات کے منافی ہے۔ اور وہ اپنے مدل سے

پوچھتا ہے کہ مجھ کو کیا کرنا پڑھیے؟ کیا نسل سازی کو ختم کر کے جس پر فطرت اب  
نک عمل پر راتھی دائمی من حاصل کیا جائے یا فطرت کو احجازت دی جائے کہ وہ اپنی  
قیمت ملاہ عمل اختیار کرے جس کا لازمی نتیجہ جنگ ہے؟ انسان کو کوئی ایک لادہ عمل  
اختیار کرنا پڑھے گی۔ کافی درمیانی مارست ممکن نہیں۔

لہذا یہ بات بالکل واضح ہے کہ اگر تاترک اتحاد قورانیت سے متاثر ہے تو وہ  
روح اسلام کے خلاف اس قدر نہیں جا رہا ہے جس قدر کہ روح عصر کے خلاف، اگر  
وہ رسولوں کے وجود کو ضروری سمجھتا ہے تو اس کے عصر جدید کی روح نیکت دے  
دے گی۔ یونیکو عصر جدید کی روح اسلام کے مطابق ہے۔ بہر حال فاقی طور پر میں  
خیال کرتا ہوں کہ تاترک اتحاد قورانیت سے متاثر نہیں ہے۔ میرا یقین ہے کہ اس  
کا اتحاد قورانیت ایک سیاسی جواب ہے اتحاد اسلاف یا اتحاد امامویت یا اتحاد  
ائیگلو میکن کا۔

اگر مندرجہ بالا عبارت کا مفہوم اچھی طرح سمجھ دیا جائے تو قومی نسبت العین سے  
تعلق اسلام کے نقطہ نظر کو سمجھنے میں دشواری نہ ہوگی۔ اگر قویت کے معنی حرب ارطی  
اور ناموس وطن کے لئے جان تک قربان کرنے کے ہیں۔ تو ایسی قویت مسلمانوں کے  
ایمان کا ایک بجز ہے ماس قویت کا اسلام سے اس وقت تظام مرتبا ہے جب  
کہ وہ ایک سیاسی تصور بن جاتی ہے اور اتحاد افغانی کا بنیادی اصول ہونے کا دعویٰ  
کرتی ہے۔ اور یہ مطالبہ کرتی ہے کہ اسلام شخصی قیمتوں کے پی منظر میں ملا جائے  
اور قومی زندگی میں ایک حیات بخش عنصر کی حیثیت سے باقی نہ رہے۔ ترک، ایران  
مصر اور دیگر اسلامی ممالک میں قویت کا مسئلہ پیدا ہی نہیں ہر سکتا۔ ان ممالک میں  
مسلمانوں کی زبردست اکثریت ہے اور یہاں کی آفیئیں جیسے یہودی، عیسائی اور  
زرتشتی اسلامی قانون کی رو سے تراہل کتابے مثابہ ہیں جن سے معاشری اور ازدواجی

تعلقات قائم کرنا اسلامی تارون کے سچاٹ سے بالکل جائز ہے۔ قویت کامسلمانوں کے لئے صرف ان ممالک میں پیدا ہنڑا ہے جہاں وہ اقلیت میں ہیں اور جہاں قویت کا یقیناً ہر کوہ اپنی سہی کو مٹا دیں۔ جن ممالک میں مسلمان اکثریت میں ہیں اسلام قویت سے ہم آہنگ پیدا کر لیتا ہے۔ کونکھ بہاں اسلام اور قویت عملًا ایک ہی چیز ہے۔ جن ممالک میں مسلمان اقلیت میں ہیں مسلمانوں کی یہ کوشش کہ ایک تہذیبی وحدت کی یقینیت سے خود مختاری حاصل کی بجائے حق بجانب ہوگی۔ دونوں صورتیں اسلام کے بالکل مطابق ہیں۔

سطور بالا میں دنیا سے اسلام کی صحیح صورت حال کو اجاتی طور پر پیش کر دیا گیا ہے اگر اس کو اچھی طرح بمحض لایا جائے تو یہ امر واضح ہو جائے کا کہ وحدتِ اسلامی کے بنیادی اصولوں کو کوئی بروتی یا اندر ولنی قوت مترکل نہیں کر سکتی۔ وحدتِ اسلامی جیسا کہ میں نے ہیلے ترجیح کی ہے مشتمل ہے۔ اسلام کے دو بنیادی عقائد پر ہیں ہیں، پانچ مشہور ارکان شریعت کا اضافہ کر لینا چاہیے۔ وحدتِ اسلامی کے یہی عناصر ہیں جو رسول کریمؐ کے زمانے سے اب تک قائم ہیں گو حال میں بہادر مل نے ایران، اور قادریانیوں نے ہندوستان میں ان عناصر میں انتشار پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہی وحدتِ دنیا سے اسلام میں یکجاں رو حافی فضا پیدا کرنے کی ضامن ہے۔ یہی وحدتِ اسلامی ریاستوں میں میاںی اتحاد قائم کرنے میں سہولت پیدا کرتی ہے۔ خواہ یہ اتحاد عالمیگر ریاست (مثالی) کی صورت اختیار کرے یا اسلامی ریاستوں کی جمعیت کی ایک صورت یا متعدد آزاد ریاستوں کی صورت جن کے معاهدات اور میثاقات خالص معاشی و سیاسی مصلحتوں پر بنی ہوں گے اس طرح اس میدھے سادھے مذہب کی تعقلی ہیئت ترکیبی رفتار زمانہ سے ایک تعلق رکھتی ہے۔ اس تعلق کی گہرا فی قرآن کی چند آیتوں کی روشنی میں سمجھو میں آسکتی ہے جن کی تشریح پیش نظر مقصد سے ہے۔ بغیر

یہاں ممکن نہیں سیاسی نقطہ نظر سے وحدتِ اسلامی صرف اس وقت متزلزل ہر جاتی ہے جب کہ اسلامی ریاستیں ایک دوسرے سے جگ کرتی ہیں اور مذہبی نقطہ نظر سے اس وقت متزلزل ہر جاتی ہیں جب کہ مسلمان بنیادی عقائد یا ارکان شریعت کے خلاف بناوت کرتے ہیں۔ اس ابدی وحدت کی خاطر اپنے دائرے میں کسی یا غیر جماعت کے ساتھ دوسرے ٹاہب کے پریوں کی طرح رواداری برقرار کرنے کی خیال میں اس وقت اسلام ایک عجمری دوسرے گزر رہا ہے وہ سیاسی وحدت کی ایک صورت سے کسی دوسری صورت کی طرف جو ابھی متعین نہیں ہوئی ہے اقدام کر رہا ہے وہی میں جدید میں حالات اس سرعت کے ساتھ بدل رہے ہیں کہ مستقبل کے متعلق پیشین گوئی تقریباً ناممکن ہے۔ اگر وہی سے اسلام سیاسی وحدت حاصل کرے را گرا یا ممکن ہو تو یونیورسٹیوں کے ساتھ مسلمانوں کا روپ یہ کیا ہوگا؟ یہ ایک ایسا سوال ہے جس کا جواب صرف تاریخ ہی سے سکتی ہے۔ میں صرف اتنا کہہ سکتا ہوں کہ جغرافیائی حیثیت سے یورپ اور آیشیا کے درمیان واقع ہونے کے لحاظ سے، اور زندگ کے مشرقی و مغربی نصب العین کے ایک امتداج کی حیثیت سے اسلام کو مشرق و مغرب کے ماہین ایک طرح کا نقطہ اتصال بننا پڑے ہیں لیکن اگر یورپ کی نادیاں اسلام کو ناقابل معاہمت بنا دیں تو کیا ہوگا؟ یورپ کے روزمرہ کے حالات جو صورت اختیار کر رہے ہیں ان کا اقتضای ہے کہ یورپ اپنے طرزِ عمل کو کلیتہ بدل دے جاس نے اسلام کے متعلق اختیار کیا ہے ہم صرف یہ موقع کر سکتے ہیں کہ سیاسی بصیرت پر معاشی لوٹ اور فہمنشائی ہوں کا پڑھ نہیں پڑے گا۔ جہاں تک ہندوستان کا تعلق ہے میں یقین کامل کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ مسلمان ہند کسی ایسی سیاسی تصوریت کا شکار نہیں نہیں گے۔ جو ان کی تہذیبی وحدت کا خاتمه کر دے گی۔ اگوآن کی تہذیبی وحدت محفوظ ہو جائے تو یہم اعتماد کر سکتے ہیں کہ وہ مذہب اور حسب وطنی میں ہم آہنگ پیدا کر لیں گے۔

ہزار ہیں آغا خان کے تسلیم میں دو ایک نقطہ ہنا چاہتا ہوں میرے لئے اس امر کا معلوم کرنا اور شرارہ ہے کہ پنڈت جاہر لال نہرو نے آغا خان پر کیوں حملہ کئے۔ شاید وہ خیال کرتے ہیں کہ قادیانی اور اسماعیلی ایک ہی نظر سے میں شامل ہیں وہ اس بات سے پر اہمتر ہے جو ہیں کہ اسماعیلیوں کی دینیاتی تاویلات کتنی ہی غلط ہوں پھر بھی وہ اسلام کے بنیادی اصولوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ یہ سچ ہے کہ اسماعیلی تسلیل امامت کے قابل ہیں۔ لیکن ان کے نزدیک امام حامل وحی نہیں ہوتا ہے۔ وہ محض قافون کا مفسر ہوتا ہے کل ہی کی بات ہے کہ ہزار ہیں آغا خان نے اپنے پیروؤں کو حسب ذیل الفاظ سے مخاطب کیا تھا (دیکھو مشارِ اللہ آباد، ۲۱ مارچ ۱۹۳۳ء)

”گواہ رہو کہ اللہ ایک ہے اور محمد صلمہ اس کے رسول ہیں قرآن اللہ کی کتاب ہے۔ بعد سب کا قبلہ ہے۔ تم مسلمان ہو اور مسلمانوں کے ساتھ زندگی بسر کرو۔ مسلمانوں سے السلام علیکم کہہ کر بلو۔ اپنے بچوں کے اسلامی نام رکھو۔ مسلمانوں کے ساتھ مسجد میں باجماعت نماز پڑھو۔ پاندھی سے روزے رکھو۔ اسلامی قانون نکاح کے مطابق اپنی شادیاں کرو۔ تمام مسلمانوں سے اپنے بھائیوں کی طرح بتراؤ کرو۔“

اب پنڈت جاہر لال نہرو کو اس امر کا تصدیقہ کرنا چاہیے کہ آیا آغا خان اسلامی وحدت کی نمائندگی کر رہے ہیں یا نہیں۔

حصہ سوم

متفرق بیانات

جب تک اس نام نہاد جمُوریت، اس ناپاک قوم پرستی اور اس ذلیل ملکیت کی لفڑیں کوئے مٹایا جائے گا: جب تک انسان اپنے عمل کے اعتبار سے الخلق عیال اللہ کے اصول کا قابل نہ ہو جائے گا۔ اس وقت تک انسان اس دنیا میں فلاح و سعادت کی زندگی بہرہ کر سکیں گے اور انکوت تحریت اور مصافات کے شاندار الفاظ شرمدہ معنی نہ ہوں گے۔

# آل انڈیا میں لیگ کے عہدہ محمدیت سے استغنے کا خط جو ۲۸ جون ۱۹۴۸ء کو شائع ہوا

جیسا کہ آپ کو معلوم ہے گذشتہ مسیٰ کے دوران سے کچھ بیمار ہوں اور اسی سلسلہ میں کچھ دن ہرستے میں علاج کی خاطر دہليٰ گیا ہوا تھا۔ ۲۱ جون کو واپسی پا جبارات میں لیگ کی یادداشت جو ائمہ کمیشی کو بھیجی تھی ہے کی تائیں میری نظر سے گزری۔ آپ کو علم ہے کہ مسودہ مرتب کرنے والی مجلس کے پہلے اجلاس میں جو صاحب صدر کے مکان پر ہوا تھا۔ میں نے بعض ضروری امور کے متعلق اپنا اختلاف ظاہر کیا تھا۔ بالخصوص صوبیاتی خود اختیاری کے مسئلہ پر۔

اصل مسودہ عارضی نویعت کا تھا اور اس سے مقصود یہ تھا کہ لیگ کے دوسرے ممبران کی رائے حاصل کی جائے کچھ عرصے تک ممبران کی ایک بڑی تعداد نے اصل مسودہ میں زیر بحث مسائل پر اپنی رائے کا اظہار کیا۔ ان آراء کے پیش نظر ایک آخری مسودہ تیار کیا گیا۔ لیکن بد قسمتی سے اس وقت تک مجھے بیماری نے آن دبپچا اور اس وجہ سے میں آخری مسودہ کی بحث میں شرکیت نہ ہو سکا۔

لیکن اب اخبارات میں لیگ کی یادداشت کا اقتباس دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے

کریگ نے مکمل صوبائی خود اختیاری کا مطالبہ نہیں کیا بلکہ ایک وحدتی (UNITARY) صربائی نظام کی تحریز پیش کی ہے جس کی رو سے محکم جات قانون، امن اور حکومت برائے راست گورنر کو سونپ دینے جائیں گے۔ مجھے یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ مجزہ نظام درپردازہ دو عمل (DIARCHY) پر مشتمل ہو سکا اور کسی لحاظ سے آئینی ترقی کے متراوف نہ ہو گا۔

پوزنکو میں ابھی تک اپنی اس رائے پر قائم ہوئے جو میں نے مسودہ مرتب کرنے والی مجلس کے پہلے اجلاس میں پیش کی تھی کہ آل انڈریا مسلم لیگ کو مکمل صوبائی خود اختیاری کا مطالبہ پیش کرنا چاہیئے اور یہرے خیال میں تمام مسلمانان پنجاب کی بھی رہنے ہے مجھے آل انڈریا مسلم لیگ کا معتقد نہ رہنا چاہیئے از راہ کرم میرا استھان منظور فرمائیں۔

---

# کسر فریس بینگ ہسپنڈ کے نام خط سے چند اقتباسات

جو سول اینڈ ملٹری گزٹ میں ۳۰ جولائی ۱۹۳۰ء کو شائع ہئے  
میں نے لاںف ان روی میا رز (LIFE IN THE STARS) میں ان صفحات  
کا بڑی دلچسپی کے ساتھ مطالعہ کیا ہے۔ جہاں آپ نے جماعتی مفاد کے پیش نظر ازاد  
میں باہمی اشتراک اور تعاون کے بعدیہ عالیہ پر بحث کی ہے۔ یہ بعدہ جس کے اطلاق کو  
آپ نے بے حد و سعت دی ہے اس کتاب کا خود کہا جاسکتا ہے۔

آپ نے ہمارے سامنے ایک بہت بلند معیار پیش کیا ہے۔ ہم تو قصہ ہے کہ انہوں  
اور دوسری تمام قریب اس معیار تک پہنچنے کی پوری کوشش کریں گے۔ انگلستان پر جسے آپ  
نے اس کتاب میں خصوصیت سے مخاطب کیا ہے اور جس کے متعلق آپ کو یقین کامل  
ہے کہ اس معیار پر پورا اتر ساختا ہے یہ فرض عامد ہوتا ہے کہ وہ جگ و جلال اور قومی  
تنفس کی طاعوتی طاقتور کے خلاف جہاد کرنے میں پیش قدمی کرے۔ ہم ہندوستانی  
اس نیک کام میں تعاون پیش کرنا اپنے لئے باعث افتخار سمجھیں گے۔ آپ اسے  
طنز نہ سمجھیں کیونکہ یہاں ہم میں سے بہت سے لوگوں کا اور میرا خود یہی خیال ہے کہ  
انگلستان اس وقت اس مقصد کے حصول کے لئے تمام بھی نوع انسان کی قیادت  
کرنے کی امیلت رکھتا ہے وہاں کے لوگوں کی سمجھ وجہ، ان کا انسانی نظرت کے

گھر سے مہلکے پر بینی سیاسی شعور، ان کی میان، مستقل مزاجی، متعدد لوازم میں دوسریں پران کی اخلاقی برتری، مادی ذرائع پران کا جیرت انگریز انضباط، انسانی غلام و بہادر کے لئے بہت سی تجویزوں کا وجہ اور زندگی کے ہر نسبہ میں ان کی تنقیم، یہ تمام باتیں ایسی ہیں کہ کوئی بغیر ملکی ان کی تعریف کے بغیر نہیں رہ سکتا۔ حقیقت تو یہ ہے کہ مذکورہ بالا خوبیوں کا حسن اجتماعی ہی دنیا میں بر طالوی قوم کے اس بغیر معمولی اقتدار کا باعث رہا ہے۔

میں اس دن کا متفہلوں چب کہ انگلستان اور ہندوستان کے درمیان اختلافات دوڑ ہو جائیں گے اور دونوں مالک نہ صرف اپنے لئے بلکہ بینی نوع انسان کی بہبود کے لئے کوئی پروگرام بنائیں گے۔ ہم دونوں میں سے کسی کو بھی صورتِ حال سے مایوس نہ ہونا چاہیے۔ بعض ایسے لوگ بھی ہیں جو صرف اس خیال سے مرغوب ہر کر کتنی کام کرنے کی بڑت نہیں کرتے کہ آج کل دونوں مالک میں شدید اختلافات موجود ہیں۔ لیکن میں ان لوگوں میں سے نہیں ہوں۔

میرا تو خیال ہے کہ یہ اختلافات باہمی مطابقت کے دور کا لازمی تیجھی ہیں اور کسی کو ناقابلٰ تلافی نہ صان پہنچائے بغیر دو ہو جائیں گے۔ بشرطیکہ ہم ہر شندی سے کام لیں۔ اور تنفس، غور، تشدید اور عدم رہداری کے جذبات پر قابو رکھیں۔ باہمی مطابقت کے دور تاریخ میں عام ہیں وہ آفریقش عالم سے چلے آئے ہیں۔ یورپ کی تاریخ ان سے بھری پڑی ہے۔ اسی طرح مشرق و مغرب میں بھی مطابقت اور موافقت ناگزیر ہے۔ اگرچہ تدریقی طور پر اسے عمل جامد ہونے میں مقابلۃ زیادہ عرصہ لگ گیا ہے۔

اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا کہ خود ہندوستان میں باہمی مطابقت کی ضرورت ہے اور جب تک ہم اپنے خالی جگہ سے طے نہ کریں اور ایک دوسرے کے ساتھ مل کر رہنا نہ سمجھ لیں۔ ہم بین الاقوامی امن کا خواب بھی نہیں دیکھ سکتے۔

ہندوستان کے اندر ونی جگہوں سے اور اختلافات عالم گیر امن کے راستے میں ایک بہت بڑی رکاوٹ ہیں لیکن موجودہ حالات کی نزاکت کے باوجود مجھے فرقہ دارانہ مفاہمت کے امکان کی قریبی آئی ہے۔ آج تک ہندوستانیوں کی سب سے بڑی ضرورت ہندو مسلم سمجھوتہ ہے جو ناممکن ہے اور اس ضمن میں تمام کوشش رائیگاں جائے گی اور مجھے یہ کہنے سے بھی مارنہیں کہ اس مسئلہ کا حل تلاش کرنے میں ہمیں برطانیہ کی اعادوں کی ضرورت ہوگی۔ بشرطیکو اس کے اغراض نیک نیتی پر مبنی ہوں۔

آنکہ گول میز کا انفراس میں اگر برطانیہ نے دونوں قوموں کے اختلافات سے ناجائز فائدہ اٹھانے کی کوشش کی تو آخر کار یہ بات دونوں ملکوں کے لئے تباہ گن شابت ہوگی اگر برطانیہ اپنے کسی مادی معاوضہ کے پیش نظر ہندوؤں کو سیاسی اختیارات سونپ دے اور اسے بسر اقدار کئے تو ہندوستان کے مسلمان اس بات پر مجبور ہوں گے کہ سورا بیجہ یا اینگلکو سو راجہہ نظام حکومت کے خلاف وہی حریب استعمال کریں جو گاندھی نے برطانوی حکومت کے خلاف کیا تھا۔ مزید براں اس کا تیجہ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ایسا کی تمام مسلمانوں رو سی یکوزم کے آخویں میں چلے جائیں اور اس طرح مشرق میں برطانوی تفوق و اقتدار کو سخت دھکا لے گے۔

میرا فاتحی خیال ہے کہ روی لوگ فطرت لا مذہب نہیں ہیں۔ بلکہ میری رائے میں وہاں کے مرداوں اور نورتوں میں مذہبی میلان درجہ اتم پایا جاتا ہے۔ روں کے مذاق کی موجودہ منفی حالت غیر معینہ عرضہ تک نہیں رہے گی یہ اس لئے کہ کسی موسم اُسی کا انتظام دہرات کی بنیاد پر دریتک قائم نہیں رہ سکتا۔ حالات کے اپنے معول پر آجائے کے بعد جو ہی لوگوں کو مدد سے دل سے سچھنے کا موقع ملے گا۔ انہیں یقینی طور پر اپنے نظام کے لئے کسی ثابت بنیاد کی تلاش کرنی ہوگی۔

اگر باشوزم میں خدا کی ہستی کا اقرار شامل کر دیا جائے تو باشوزم اسلام کے

پہت ہی قریب آ جاتا ہے۔ اس لئے میں متوجہ نہ ہوں گا اگر کسی زمانے میں اسلام روک پڑھا جائے یا روک اسلام پر۔ اس پیز کا انحصار زیارہ تراں جیشیت پر ہو گا جو نئے آئین میں ہندوستان کے مسلمانوں کی ہوگی۔

میرا یہ مطلب نہیں کہ ہندوؤں کے خلاف مجھے تعصیت ہے بلکہ حقیقت تری ہے کہ میں ان کی قربانیوں اور ہمت کا جس کا انھوں نے بچھے چند سالوں میں ظاہر کیا ہے دل سے تداх ہوں۔ انھوں نے زندگی کے ہر شعبہ میں ممتاز شخصیتیں پیدا کی ہیں۔ اور وہ ہمت تیزی سے معاشرتی اور اقتصادی ترقی کے راستے پر گامز ہیں۔ مجھے کوئی ہماری پیش نہیں اگر ہندو ہم پر حکومت کریں۔ بشرطیکہ ان میں حکومت کرنے کی اہمیت اور شعور ہو لیکن ہمارے لئے دو افاؤں کی غلطی ناقابل برداشت ہے ہندو اور انگریزوں میں سے صرف ایک ہی کا انتشار گوارا کیا جاسکتا ہے۔

میں نے خفتر طور پر ہندوستان کے مسلمانوں کا نظریہ آپ کے سامنے رکھ دیا ہے لیکن اس کے یہ معنی نہیں ہیں کہ ہندو مسلم سمجھوتہ کے متعلق ما یوس ہوں مجھے فرمایا ہے کہ آئینہ گول میز کا نفر میں ہندو مسلم مسئلہ کا کوئی نہ کوئی اس قسم کا حل ضرور مل جائے گا جس سے نہ صرف ہندو اور مسلمان بلکہ انگریز بھی مطیئن ہوں گے۔ جیس اس مسئلہ کو حل کرنے کے لئے حالات کا روش پلوریانا چاہیے۔

میں یہ سمجھ سکتا ہوں کہ بعض لوگ یہ ضرور کہیں گے کہ اس قسم کی ایمیڈی رکھنا تو بہت اچھا حکومت ہوتا ہے لیکن ذخیرم ہونے والے جگہ سے اور فوادات، عدم تعاون اور رسول نازماںی، برطاوی حکومت کا شدید بیکال کے انتہا پندرہوں کی وہشت پندی اور کان پور کے بلوؤں کے پیش نظر اس قسم کی ایمیڈی غلط حکومت ہوتی ہیں۔ اگر کوئی شخص یہ خیال کرے کہ جمپوریت کا مل سیاسی سکون کی خاصیت ہے تو وہ تاریخ سے بالکل نادرست ہے۔ حقیقت اس کے بالکل المثل ہے۔

جہوریت میں ایسی تمام خواہشات و شکایات کو پھر سے اُبھرنے کا موقعہ ملتا ہے جنہیں شخصی حکومت کے دور میں دبادیا گیا، ہر بارہ زمینیاں کیا گیا ہو۔ جہوریت ایسی آرزوں اور تناؤں کی مرجد ہوتی ہے جو بسا اوقات ناقابل عمل ہوتی ہیں۔ یہ اختیارات کا اسرائیلیں لیتی ہیں۔ بلکہ تقریباً، اخباروں اور پارلیمنٹ میں بحث و تجویض سے قوت حاصل کرتی ہے اور تبدیلیکوں کو کسی مسئلہ کے ایسے حل کو قبول کرنے پر تیار کر لیتی ہے جو معیاری تو نہیں کہا جاسکتا لیکن حالات کے پیش نظر قابل عمل ہوتا ہے۔

چنانچہ جب میں ہندوستان کے گذشتہ دس سالوں کے ہنگامہ نیز راتھات پر نظر ڈالتا ہوں تو صرف اور نا امیدی کا منظا ہرہ کرنے کی بجائے میں انگلستان اور ہندوستان دونوں کو ایک قابلِ تائش آغاڑ کے لئے مبارکباد کا مستحق سمجھتا ہوں۔

اس میں شک نہیں کہ ہمیں جہوریت کی بڑھتی ہری و قتن سے دوچار ہونا پڑ رہا ہے۔ لیکن میرے خیال میں ہندوستان اور انگلستان میں ایک بھی شخص ایسا نہ ہو گا جو اس بات سے اتفاق نہ کرتا ہو کر ان وقتوں سے یہ ضرور فائدہ ہوا ہے۔ کہ ہر شخص اج ہندوستانی سلف گورنمنٹ کے مسائل کو دس سال پہلے کے مقابلہ میں بہتر سمجھتا ہے اور خوبی کی بات یہ ہے کہ یہ تمام تکلیف دہ لیکن مفید سبق ہندوستانی حکومت کو دھلائے بغیر حاصل ہو سکتے ہیں۔

جہوری طرزِ حکومت میں طرح طرح کی وقتوں میں آئی ہیں۔ لیکن انسانی تجربہ اس بات کو ثابت کر دیتا ہے کہ یہ وقتوں ناقابلِ عبور نہیں۔ یہ مسئلہ سمجھشے سے اعتقاد سے تعلق رہا ہے، اور اُج بھی یہی صورت ہے اور ہمارے اعتقاد کا دار و مدار و داری اور شعور پر ہے۔

ہمیں اس وقت سرعت کے ساتھ ہندوستانی سیاسی گھنی سمجھانے کے لئے اعتقاد کی ضرورت ہے۔ میرا خیال ہے کہ یورپ میں اعتقاد برڈی تیزی سے بڑھ رہا ہے۔ اور

میں یہ سمجھتا ہوں کہ ہمارے حکمران اور ان کے عمال دس سال پہلے کی نسبت آج اس کی اہمیت کو سمجھنے کی زیادہ ضرورت محسوس کر رہے ہیں۔

اس لئے مشرق اور مغرب دونوں میں ہم مرد کی راہ پر گامزن ہونے کے لئے ہیں جگہ سے اور فاد سے احتساب کرنے اور ایک مشترکہ نسباب چین کو تیسم کرنے کے لئے سرگرم کار ہو جانا چاہیئے۔

---

# کل دنیا مسلم کافرن斯 کے تاثرات کے متعلق بیان

یحیم جنوری ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

محبّہ مسلمانوں، میسائیوں، اور یہودیوں کے چند مشترک مقامات میں جانے کا آفاق ہوا۔ میرا دل ان مقامات سے مسوب روایات کی صداقت کا قابل نہ تھا، لیکن اس کے باوجود میں تاثر ہے۔ بنیز درہ مسکا خصوصاً حضرت عیسیٰ کی جانے پیدائش سے۔ میں نے دیکھا کہ بیت لحم (BETHLEHEM) میں کلیسا کی قربان گاہ کو تین حصوں میں تقسیم کر دیا گیا ہے۔ اور ایک ایک حصہ جدا گانہ طور پر ارمینی یونانی اور کیکھو نکٹ خیالات کے لوگوں کو رسے دیا گیا ہے۔ یہ فرقے ہمیشہ اپس میں جگہ تے رہتے ہیں۔ بعض اوقات تو خون خلاہ تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ یہ فرقے ایک دوسرے کی قربان گاہ کی بے حرمتی کرنے سے بھی باز نہیں رہتے۔ اور ہندوستانی حالات کے خلاف دو مسلمان سپاہی ان میں نجح بچاؤ کرتے ہیں۔

میں چند سب کیشیوں کا ممبر بھی تھا۔ نہیں چند مخصوص تجویز پر بحث کرنی پڑتی۔ بدستی سے میں تمام جلسوں میں شریک نہ ہو سکا۔ ایک سب کمیٹی کے جلسے میں میں نے اس تجویز کی سخت مخالفت کی کہ بیت المقدس میں قاہرہ کی جامعہ ازہرا بیسے تدبیم اور پرانے اصولوں پر ایک یونیورسٹی بنائی جائے اور اس بات پر زور دیا کہ مجازہ یونیورسٹی بالکل موجودہ طرز کی ہوئی چاہیئے۔

میں نہیں کہہ سکتا کہ لوگوں کو یہ غلط فہمی کیسے ہوتی اور یہ افواہ کیسے اڑی کر میں بیت المقدس میں یونیورسٹی قائم کرنے کا مرے سے ہی مخالف تھا۔ رائٹر کا ایک تاریخ نجرا کا ذمہ دار ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ میں دل سے اس بات کا حامی ہوں کہ عربی زبان میں نئے علوم کا اضافہ کریں گے اور صرف عربی ہی وہ بغیر یورپی زبان ہے جو موجودہ زمانے میں خیالات کی ترقی کے ساتھ بڑھتی رہی ہے۔

---

# انڈین فرنچائز کمیٹی کی رپورٹ کے متعلق بیان

جو ۵ جون ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

ذاتی طور پر میری رائے میں خالص مغربی طرز کی جمہوریت ہندوستان ہیں کامیاب نہیں ہو سکتی اس لئے میں کمیٹی کے ان اقدامات کی تعریف کئے بغیر نہیں رہ سکتا جن تک رو سے اسی نے ہندوستان کی مختلف جماعتوں اور مختلف خیال کے لوگوں کو آزادانہ اظہار رائے کا موقعہ دیا۔ ان میں سے ایک طریقہ جو میرے خیال میں اقتصادی طور پر پسندیدہ جماعتوں میں بہت مقبول ہو گایا ہے کہ بیجان رائے وہندگی کے اصول کو ان کے مفید مطلب بنانے کے لئے کچھ بدل دیا گیا ہے۔

رپورٹ میں کمیٹی کی دوسری قابل ذکر تجویز یہ ہے کہ فہرست رائے وہندگان جلد از جلد تیار کی جائے تاکہ اصلاحات کے نفاذ سے متعلق ہیں معلوم ہو سکے کہ مختلف فرقوں میں آبادی کے لحاظ سے لئے وہندگان کا کیا تناسب ہو گا۔

# آل امیر مسلم کا فرنس کی مجلس انتظاما کا اجلاس ملتو ہونے پر وسرائیں

جو جولائی ۹۳۲ء کو شائع ہوا

آل امیر مسلم کا فرنس کے بعض چیدہ چیدہ مبارک کے ال آباد میں سار جولائی کو منعقد کردہ جلسے کی کارروائی میری نظر سے گزرا۔ میں کا فرنس میں ایک اینٹینڈنٹ پارٹی کی تشکیل کو خوش آمدید کہتا ہوں۔ مسلم کا فرنس کے لاء ہو رہیں متعقدہ اجلاس ہیں میں نے اپنے خطے میں کہا تھا۔

قوم کی قیادت کے معاملہ میں اچھی طرح سوچ بجا رہیں کیا جاتا۔ جس کا تیجہ ہوتا ہے کوئی اوقات بہت ہی نازک موقعوں پر ہماری سیاسی جماعتیں ناچاقی اور بگاڑ پیدا ہو جاتی ہے۔ اس طرح یہ ادارے پورے طور پر اپنے اندر وہ خبیث اور تاریب پیدا رہیں گے ممکنہ جو سیاسی جماعتوں کے لئے بے حد ضروری ہے۔ میرے نزدیک اس کا واحد علاج یہ ہے کہ مسلمان ہند کی سیاسی جماعت صرف ایک ہی ہرمنی چاہیئے اور ملک کے ہر صوبے اور ضلعے میں اس کی شاخیں ہوں۔ اس جماعت کا نام کچھ ہی رکھنی یا جائے۔ لیکن سب سے زیادہ ضروری چیز یہ ہے کہ اس کا دستور العمل ایسا ہو نہ چاہیئے کہ ہر قسم کے سیاسی خیال کے لوگ بزرگناہ ہکر اپنے خیالات اور اصرافوں کے مطابق قوم کی صحیح قیادت کر سکیں۔ میرے خیال میں یہی ایک طریقہ ہے جس سے اپنی کے بگاڑ اور اختلافات کو دور کر کے ہندوستان میں دوبارہ

دیوارہ خبط و نادیب پیدا کریں۔ اور اس طرح قوم کے بھروسے ہستے شیرازہ کو مجتماع کر کے اسلام کی زیادتی سے زیادہ خدمت کریں۔

اس لئے میں کہہ سکتا ہوں کہ بلاشبہ و شہر مولانا حضرت مولانا فیض اور دوسرے اصحاب نے کافروں میں ایک نئی پارٹی کی تشكیل کر کے منزلِ مقصود کی طرف ایک کامیاب قدم اٹھایا ہے۔

میرا خیال ہے کہ مسلمانان ہند کو یقیناً حاصل ہے کہ مولانا شفیع داؤدی کے استغفاری کے خلاف قراردار پاس ہر نسے سے جو حالات پیدا ہو گئے ہیں ان کے رینے کے اندام کے خلاف قراردار پاس ہر نسے سے جو حالات پیدا ہو گئے ہیں ان کے متعلق میرے خیالات معلوم کریں۔ میں پورے و ثون کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ مولانا شفیع داؤدی کا اندام کسی صورت سے بھی صحیح نہیں سمجھا جا سکتا۔ اخبارات میں ان کے استغفاری شائعہ ہرنے کے فوراً بعد میں نے ان سے رخاست کی کہ وہ اسے واپس لے لیں اور سیدہ ذاکر علی اور دوسرے اصحاب سے، آپس کے طریقہ پر سمجھوتہ کر لیں۔

انتظامیہ مجلس کے اجلاس کے متری کرنے کے باوے میں جو کچھ میں نے کیا وہ یہ تھا کہ چند وجوہات کے پیش نظر میں نے جلسہ متری کرنے کا مشورہ دیا۔ مجھے یقین ہے کہ میرا یہ مشورہ صائب اور نہایت مناسب تھا۔ صرف اس وجہ سے نہیں کہ اس مسئلہ میں بے شکتا مولانا شفیع داؤدی، داکٹر شفاعت احمد خان اور میرے نام موصول ہستے نئے بکھار لئے اور بھی کو درجک بھی میں کے ایک جلسہ میں جو شکل میں ہوا تھا اور جس میں بدستی سے میں شرکیت نہ ہو سکا، مولانا شفیع داؤدی کو اختیار دیا گیا تھا کہ اگر ان کے خیال میں فرقہ والانہ مسئلہ کا فیصلہ ہر جولاں تک ہرنے کی کوئی امید نہ ہو تو وہ جلسہ کو متری کر دی۔ درکنک بھی میں کے جتنے مہران اس جلسہ میں موجود تھے سب نے باتفاق رائے انتہیں یہ اختیار دینا منظور کر ریا تھا اور خود مولانا شفیع داؤدی نے خوشی سے اس فرمہ داری کو قبول کیا تھا۔ اب

مولانا نے اپنے استغفی اور بعد کے بیانات میں اس بات کا ذکر کیوں نہیں کیا اس کے متعلق میں کچھ نہیں کہہ سکتا۔

ان حالات کے پیش نظر یہ کہا انصاف سے بعد ہے کہ میرا فیصلہ امرانہ نہیں تھا۔ میری رائے کے مطابق اکثر میرا جلد کو ملتوی کرنے کے حق میں تھے۔ میری اپنے رائے بھی یہی تھی۔ میں کافی غور و خوبصورت کے بعد اس تبصرہ پر پہنچا کہ جہاں مسلمانوں کا یہ فرض ہے کہ فرقہ ماراثہ مسلم کا فیصلہ ان کے حق میں نہ ہر ترورہ حکومت سے لڑنے سے بھی دریغ نہ کریں۔ وہاں میرا بھی یہ فرض ہے کہ میں انہیں حکومت سے لڑنے کے لئے صرف اس بناء پر مشورہ نہ دوں کر حکومت ایک تقریبہ معیاد کے اندر اس مسئلہ کا فیصلہ نہ کر سکی۔ مجھے امید ہے کہ میرے اس صاف اور بے لاگ بیان سے مسلمانوں کو معلوم ہو جائے گا کہ میرا جلد کو ملتوی کرنے کا مشورہ کہاں تک شملہ کا روزانی سے متاثر تھا میں نے اپنی خانیگی اور قومی زندگی میں کبھی کسی دوسرے کی رائے کا بلا سوچے مجھے اتباع نہیں کیا۔ ایسے وقت میں جو کوئی تدبیح کا اشد ضروری مفاد خطرے میں ہر میں کسی شخص کا درہ سے کی رائے پر بلا سوچے مجھے چلنا اسلام اور انسانیت کے منافی سمجھتا ہوں۔ میں اس بات کو بھی واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ ان لوگوں کے متعلق جھنوں نے بتیر احتیاط جلد کو ملتوی کرنے کا مشورہ دیا یہ رائے قائم کرنا درست نہیں کہ اگر ضرورت پڑی تو وہ لاہور کے ریزولوشن پر عمل کرنے میں کسی دوسرے سے پچھے رہیں گے۔ وقت آئنے تک ہمیں لازم ہے کہ اپنی قوتوں کو محفوظ رکھیں۔ بغیر ضروری با توں پر اپنی قوتوں کو مناسب ترین موقع پر کام میں لانے کے لئے محفوظ رکھا جائے۔

# آلہ ندیا مسلم کانفرنس میں ہمی خلافات کے متعلق بیان

جو جولائی ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

بہاں تک فرقہ والاز نیصل کے اعلان کا تعلق ہے۔ مسلمانوں کے روایتی میں کتنی خاص اختلافات نہیں۔ نبی پارٹی کے لیڈر چند ہی روز ہرستے لاہور آئئے تھے اور کانفرنس کے گذشتہ اور آنندہ کام سے متعلق مجھ سے کافی لمبی چھتری گفتگو کرتے رہے۔ آخر میں وہ میری رائے سے متفق ہو گئے۔ یعنی چونکہ برطانی حکومت نے فرقہ والاز مسئلہ کا فیصلہ کرنے کا ذمہ لے لیا ہے اور خاص طور پر حب کری فیصلہ مہروستانی اقلام کی اپنی تجادیز کے مطابق ہی ہوتے کی توقع ہے۔ ہمیں لازم ہے کہ اس فیصلہ کا انتظار اور اس کے اعلان کے لیے بعد ہی کسی مناسب موقع پر کانفرنس کی مجلسِ انتظامیہ کا جلسہ منعقد کری۔ مجھے خوشی ہے کہ قوم نے اس وقت بری سمجھ بوجو سے کام یا اس مسئلہ پر ہم آپس کے بیکار سے نیچ گئے۔ مجھے لعین ہے کہ مسلمانان مہمنے بھیت مجرمی سمجھ دس سال کے تجربہ کی بناء پر موجودہ سیاسی معاملات کو تقریباً ہر پہلو سے بخوبی سمجھ دیا ہے اور مجھے اُمید دلتی ہے کہ وہ آنندہ میں آنے والے واقعات کے تمام پہلوؤں پر پورے غور ذکر اور صورچ بچار سے کام لیں گے۔

## سکھ مطالبات کے متعلق بیان

جو

۲۵ جولائی ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

میں نے سکھ لیڈروں کی عرض داشتیں، مشرفات اور قراردادیں بڑی ول حچپی سے پڑی ہیں۔ ان میں سے بعض سے میرے درستاناً تعلقات ہیں اس لئے میں ان سے زبانی تو تو، میں میں کرنا مناسب خیال نہیں کرتا۔

سکھوں کی عرض داشتیں، مشرفات اور جلسوں میں جن باتوں کا اخبار کیا گیا ہے۔ ان کی واقع فرقہ والانہ مسئلہ کا فصل ہونے کے موقع پر ہی ہر سختی تھی۔ مزید بڑاں بقول سردار اجل شنگھٹنک کے آئینی اصلاحات کی نسبت فرقہ والانہ مسئلہ کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں ایسا روایہ خواہ رہ ایسی جماعت سے وفاداری کی وجہ سے ہی اختیار کیا گی ہو ان لوگوں کو قابل قبل نہیں ہر سکتا جو ایک خاص جماعت کے جائز حقوق کی حفاظت کو اپنا فرض خیال کرنے کے ساتھ ساتھ سارے ملک کے عام مفاوکو کسی صورت میں بھی نظر انداز نہیں کر سکتے۔

میرے خیال میں مسلمانوں نکلے یہ ضروری نہیں کہ وہ سکھ دوستوں کی اس تحریر پر جس میں انہوں نے مسلم مطالبات سے اپنے اختلافات کو تاریخی چیزیں سے جائز قرار دینے کی کوشش کی ہے بُرا نہیں۔ لیکن مجھے سکھ دوستوں کے ان الفاظ سے

کافی تکلیف ہنچی ہے جو اخنوں نے اپنے اختلافات کے انہیں کے لئے استعمال کئے ہیں  
یہ الفاظ سکھ میتھی میں مذہبی بخون اور تعصب پیدا کرنے کا باعث بن سکتے ہیں ذیارہ  
افسوس ناک بات یہ ہے کہ پنجاب میں مسلمانوں کی کثرت نمائندگی کے حقوق کی مخالفت میں  
سکھوں نے جو خالصہ منفی روایہ اختیار کیا ہے وہ اس کے بُرے نتائج سے بے خبر ہیں  
مجھے افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ مہمندوں کی شہر پنجاب میں سکھوں کے اس روایت نے  
مسلمانوں اور دوسری اقوام کو تدریقی طور پر مہمندوں سے خالف کر دیا ہے جن کو مرکز  
اور جو صوبوں میں غلبہ حاصل ہو گا۔ اقوام کا یہ برصغیر اخوف تیدینی طور پر مہمندوں تک  
کی آئندہ تاریخ پر بہت گرا اور ہلاک اثر پیدا کرے گا۔

ہماری اپنی پوزیشن بالکل واضح ہے۔ مسلمانوں مہمندوں پر قومی تحفظ کے لئے  
کوشش ہیں۔ رہاں وہ ملک کی آئینی ترقی کے بھی دل سے خواہ نہیں ہیں مہمندوں تک یہ ایک  
بڑی اقلیت کی خیانت سے وہ اپنے حقوق کی حفاظت چاہتے ہیں۔ جو بے حد ضروری  
ہے۔ وہ مرکز کے علاوہ ان اصولوں میں بھی ہمارا وہ بہت تلیل تعداد میں ہیں۔ اکثریت  
والی قوم کے غلبہ کے اصول کو تسلیم کرنے کے لئے تیار بشر طبقہ انہیں بھی بعض موسرے  
صوبوں میں اپنی کثرت سے اسی قسم کا فائدہ اٹھانے دیا جائے۔ مسلمان اپنی ہمایہ  
قوتوں اور حکومت برطانیہ کے سامنے اپنایہ نظر متعدد بار پیش کر لے گے ہیں۔ اور  
سکھوں کے سواباقی تمام اقوام نے ان کا یہ مطالبہ تسلیم بھی کر لیا ہے۔

---

# سر جنگر منگھ کی سکھ مسلم مسئلہ پر گفت و شنید کی تجویز کے متعلق بیان

جو  
۳۲ اگست ۱۹۳۲ عروشانہ ہوا

وہ جولائی کو مجھے سردار جنگر منگھ کا اک خط موصول ہوا۔ سردار صاحب کے خیال میں اس کو ایک محض روٹ کہنا چاہیے۔ چونکو یہ آئندہ بحث کا موضوع بن سکتا ہے۔ مجھے اس پر اظہار خیال کی دعوت دی گئی ہے۔ ہر سکتا ہے کہ انھوں نے دوسرے مسلمانوں کو بھی اس قسم کے خطوط لکھے ہوں۔ میرے خط پر "پلائریٹ" لکھا ہوا تھا۔ لیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ خط کا انھوں نے یہی اخبارات کو مل چکا ہے۔

میں بڑی خوشی سے پنجاب کے نئے جائز اصولوں پر ایک فرزدوارانہ معاہدہ کا خیر مقدم کرتا۔ لیکن جس صورت سے سر جنگر منگھ کی اس تحریر کو اخبارات میں شائع کیا گیا ہے۔ اس نے مجھے ساری کارروائی کے متعلق شک میں ڈال دیا ہے۔

جیسا کہ میرے جواب سے ظاہر ہے میں نے سر جنگر منگھ کی تجاویز کو پسند و جوہ میں کیا پر قبول نہیں کیا۔ اولاً اگرچہ ان تجاویز کی رو سے بغاہر مسلمانوں کو ایوان میں ایک نشست کی اکثریت حاصل ہر جاتی ہے۔ لیکن حقیقت میں مسلمانوں کو اکثریت سے گرا کر غیر مسلموں کے برابر ہی نہیں بلکہ اقلیت کی صفت میں لا بھجا یا ہے۔ ثانیاً

مسلمان کسی صورت میں بھی اہ فیصلہ سے کم نامندرگی قبول کرنے کے لئے تیار نہیں اور یہ ظاہر ہے کہ اہ فی صدی نشستوں کی رعایت جیسا کہ خیال کیا جا رہا ہے مسلم راجہ نہیں کہلا یا جاسکتا۔ شائناً یہ دیکھتے ہوئے کہ سرچونڈر سنگھ فرقہ والانہ مسئلہ کا فیصلہ بر طائفی حکومت کے اعلان سے پیش کرنا چاہتے ہیں میں نے ان کو یہ بھی لکھا کہ ان کی تجارتیز پر حکومت کے فیصلہ کے بعد بھی غور کیا جا سکتا ہے۔ میرے خط کے جواب میں مجھے ۳۰ آگت کو ان کا ایک اور خط ملدا جس میں انہوں نے ایک بالکل نئی تحریر پیش کی اور جہاں تک میں سمجھ سکا ہوں جو مسلمانوں کے لئے اتنی ہی ناقابل قبل بھی بھنی کہ پہلی اپیسری ایمڈ پریس کے ایک یعنام سے مظہر ہے کہ یہ خط و کتابت حکومت بر طائفی کو سیچ دی گئی۔ پھر اس سے مجھے درپیدا ہو گیا ہے کہ حکومت بر طائفی کو موجودہ اعلان مزید التواء میں نہ پڑ جائے اس لئے میں اس حقیقت کا اظہار کر دینا اشد ضروری سمجھتا ہوں کہ حکومت کے فیصلہ سے پیش یا بعد کوئی فرقہ والانہ سمجھوتہ جو اعلیٰ میں کے مقابلہ کے خلاف اہلی میں مسلمانوں کے لئے اہ فی صدی نشستوں سے کم کا حامل ہو مسلمانوں کے لئے ناقابل قبل ہو گا اور اگر اس قسم کی خط و کتابت سے حکومت کے اعلان میں مزید تاخیر ہو گئی تو حالات اور زیادہ ناسازگار ہو جائیں گے۔

یہ ظاہر ہے کہ سرچونڈر سنگھ کی تجارتیز کل ۵۰، نشستوں میں سے ۵۰ نشستوں کے جداگانہ انتخاب کے اصول کو تسلیم کرتی ہے۔ ان کی تحریر سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ اپنے حساب کے مطابق وہ مسلمانوں کو ایوان میں کم از کم ایک نشست کی اکثریت دینے کو بھی تیار ہیں۔ ان حالات کے پیش نظر میں نہیں سمجھ سکتا کہ ہمارے سکھ بھائی مسلمانوں کے کم سے کم جائز مطابقات تسلیم کر کے ان کے غیر مسلموں کے برابر یا اقلیت میں ہو جانے کے خلافات کو درکار نہیں کروں گے اس کے علاوہ دوسری عام اقلیتیں مسلمانوں کے ان مطابقات کو تسلیم کر سکی ہیں۔

سکھ مسلم مسلمہ پر گفت و شنید کے متعلق  
آل انڈیا مسلم کافرنز و رنگ تحریکی کی قرارداد کی توضیح میں بیان

جو

۱۰ اگست ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

میں اسے اپنا فرض خیال کرتا ہوں کہ میں یہ واضح طور پر بیان کر دوں کہ آل انڈیا مسلم کافرنز کی در رنگ تحریکی نے اپنے دہلی کے انہی اجلاس میں سکھ مسلمہ پر جو گفتگو شملہ میں ہرجنی قرارداد کیوں منظور کی۔

اولاً۔ تحریکی کے مہران نے فرقہ دارانہ تحریکت کی اہمیت کو اچھی طرح سمجھتے ہوئے یہ خیال کیا کہ کہیں اس وقت گفت و شنید سرکاری اعلان کو عرض التوا میں نہ ڈالنے اور سکھ مسلم تعلقات کو اور زیادہ خراب نہ کر دے۔

ثانیاً، چند سکھ ییدروں کے اخبارات میں شائع شدہ بیانات کے پیش نظر تحریکی نے یہ مجموع کیا کہ اس گفت و شنید سے کوئی تیبہ مرتب نہ ہوگا۔ سر جنگندر سنگھ کے آج کے بیان سے اس خیال کی مزید تائید ہوتی ہے۔

سر جنگندر سنگھ نے برشط مجھے تسبیحات کا اس میں انہوں نے صاف افاظ میں مسلم

## سکھ مسلم مسئلہ پر گفت و شنید کے متعلق

آل انڈیا مسلم نافرنس و رنگ تحریک کی قرارداد کی توضیح میں بیان

جو

۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

میں اسے اپنا فرض خیال کرتا ہوں کہ میں یہ واضح طور پر بیان کر دوں کہ آل انڈیا مسلم کا نافرنس کی درستگاہ تحریکی شے اپنے دہلی کے آخری اجلاس میں سکھ مسلم مسئلہ پر جو گفتگو شملہ میں ہوتی قرارداد کیوں منظور کی۔

ادلا۔ تحریکی کے ممبران نے فرقہ دارانہ بھروسہ کی اہمیت کو اچھی طرح سمجھتے ہوئے یہ خیال کیا کہ کہیں اس وقت گفت و شنید سرکاری اعلان کو معرض التوا میں نہ ڈال شے اور سکھ مسلم تعلقات کو اور زیادہ خراب نہ کر دے۔

ثانیاً، چند سکھ ییدروں کے اخبارات میں شائع شدہ بیانات کے پیش نظر تحریکی نے یہ محض کیا کہ اس گفت و شنید سے کوئی تیجو مرتب نہ ہو گا۔ سر جو گندر سلسلہ کے آج کے بیان سے اس خیال کی مزید تائید ہوتی ہے۔

سر جو گندر سلسلہ نے برخط مجھے پہیجا تھا اس میں انہوں نے صاف الفاظ میں مسلم

نشستوں کی تعداد ۸۸ اور غیر مسلموں کی تعداد ۷۰ لکھی تھی۔ اس میں شک نہیں کہ یہ تعداد مخصوص حلقہ ہائے انتخاب کے متعلق ان کے اپنے اندازے پر مبنی تھی۔ لیکن وہ مجھے معاف کریں اگر میں صاف بیانی سے کام ہوں۔ ان مخصوص ہندسوں سے مُدعاً مجھے اس دعوے کے میں ڈالنا تھا کہ سردار صاحب آسملی میں مسلمانوں کی ایک کم اثرتی پر رضا مند میں سردار جو گنڈر سنگھ نے مجھ پر یہ الزام تراشائے کر دیئے تھے ان کی تجاویز سے غلط نتاوج نکالے ہیں۔ لیکن میں انہیں یقین دلاتا ہوں کہ ان کے خط میں مذکور مقررہ تعداد کے پیش نظر کسی اتنی بساط کی ضرورت ہی نہ تھی۔

دوسری طرف ان کی روی ہوئی تعداد کے باوجود میں ان کی اس بات کی تائید پہنچ گیا تھا جو انہوں نے اب بغیر تعداد مقرر کئے ہوئے صاف طور پر ظاہر کر دی ہے۔ یعنی یہ کہ مسلمانوں کو مخصوص حلقہ ہائے انتخاب کی نشستوں میں کچھ نشیطی ملنے کا امکان ہو سکتا ہے۔

مجھے اس امر سے اتفاق ہے کہ انہوں نے تجویز صرف ایک امکانی صورت میں پیش کی تھی۔ لیکن اگر ہمارے سکھ بھائیوں نے حالات کو اسی طرح سمجھا ہے تو مجھے یہ کہیں میں ذرا بھی پس و پیش نہیں کہ آل انڈا یا مسلم کانفرنس کی درکانگ کمیٰ کا یہ خیال بالکل صحیح تھا کہ اس گفت و شنید سے کسی منفی مطلب سمجھ رہے کی ایڈ رکھنی بحث ہے۔

سر جو گنڈر سنگھ پھر ٹپا کھاتے ہیں اور رکھتے ہیں کہ پیش کش خواہ کسی نوعیت کی تھی یہ کسی صورت سے سکھ پنځہ کی طرف سے نہ تھی۔ مجھے معلوم نہیں کہ ان تجاویز کا مأخذ کیا تھا اور نہ ہی اس معاملہ میں اندازہ بازی کی ضرورت تھی۔ اپنی تجویز کی چند اہم تفصیلات دینے کے بعد سر جو گنڈر سنگھ اپنے خط میں خود فرماتے ہیں۔ اگر مسلمان سکھوں کو مرکز میں پانچ فی صدی صوبہ مرحد میں چچ فی صدی اور مرکزی کابینہ میں ایک نشت دلانے میں مدد دیں تو سکھ آفیسیوں کے معاملہ پر دستخط کر دیں گے۔

خیراب اس جگہ کے میں پڑنے کے کیا فائدہ۔ اس بیان کا مقصد تو درکٹ کھینچ کی  
پوزیشن کو واضح کرنا ہے اور میرا خیال ہے کہ میں نے اپنا فرض ادا کر دیا ہے  
جہاں تک شملہ والی سکھ مسلم بات چیت کا تعلق ہے میں یہ بات بالکل واضح کر دینا  
چاہتا ہوں کہ اگرچہ میں ہر معمول ہوں سمجھوتے کے لئے تیار ہوں جو یہ ضروری نہیں کہ  
، اُنگست کو ہٹنے والے مرکاری اعلان سے پیشہ رہی ہو۔ بیکھیت مسلم کائفنس کے  
صدر کے ایسی گفت و شنید میں اس وقت تک حق نہیں لے سکتا جب تک کہ درکٹ  
کھینچ مجھے اس کے متعلق اختیار نہ دے دے۔

---

## فرقہ وارانہ فیصلہ کے متعلق بیان

جو ۲۳ اگست ۱۹۴۲ء کو شائع ہوا

بادشاہ سلامت کی حکومت کے فیصلہ پاس امیتیں کی سرزین میں یہاں کے

خاصہ کے مطابق تقید ہو رہی ہے۔ یہ تقدیم تحقیقت کو نظر انداز کرنے والے سیاست داروں کے لئے اپنی جگہ ایک سبق ہے۔ جو ہندوستان کے پچھرے مسئلہ کو ایک معمولی سی بات سمجھتے ہیں اور یہ خیال کرتے ہیں کہ سارا ہندوستان ایک قومی نظریہ کا پابند ہے یا یہ سکتا ہے اور یہ تمام آتش بازی کی طرح ایک محربہار دکھاکر ختم ہو گا۔ ایسے جملے ان لوگوں کی زبان سے نکلے ہیں جو ایک تیرے فرقہ کو اپنے مسائل کا فیصلہ کرنے کے لئے دعوت دے کر اپنی نااہمیت کا اعلان بڑھتے ہوئے چلے ہیں اور غاص طور پر قابل ذکر بات یہ ہے کہ اس فیصلہ کے باوجود ہمارے دریافت کمبوژتہ کا دردرازہ اب بھی گھلا ہے۔

اس یہ اصولی تقید کے سیالب میں ہندوستانی سیاست سے بے لگ دل چیز رکھنے والے کے لئے سرتیج ہبہ اور سپرد کے خیالات کا مطابق باعثِ اطمینان ہے۔ کیونکہ صاحب موصوف فہم مذہبی ہی جو موجودہ حالات پر نظر رکھنے کے ساتھ ساتھ مستقبل کی گھرائیں کا بھی مطالعہ کرتے ہیں اور پچھرے صورتِ حال کا بالتفصیل حل سرچنے میں بڑے صبر و تحمل سے کام لیتے ہیں۔

اس مسلم میں بھی کے ایک صاحب کی عجیب و غریب رائے کا ذکر کرنا دلچسپی سے خالی نہ ہوگا۔ وہ فرماتے ہیں کہ اگر حکومت برطانیہ کی جگہ یہ کام ڈاکٹر اقبال کے پر دستیاب قریبی ہی فیصلہ ہوتا۔ میں ان صاحب کو یقین دلانا چاہتا ہوں کہ اگر ہندوستان کے فرقہ مسلم کافی صد کرنا یہی سے ذمہ ہوتا تو میں مسلمان ہند سے ہرگز اتنی ناقصانی ذکرتا جتنا کہ موجودہ فیصلہ میں کل کئی ہے۔

میں یقین کامل کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ اس فیصلہ کے خلاف جتنی جائز شکایات مسلمانان ہند کو ہر سکتی ہیں اور کسی فرقہ کو نہیں۔ میں توحید ہوں کہ برطانوی ضمیر نے کسی جماعت کے ساتھ اتنی صریح ناقصانی کرنا یہی گواہ کیا۔

غیر مسلموں کی یہ جنگ و پیکار کہ پنجاب کے مسلمانوں کو اس فیصلہ کی رو سے ناؤنڈگی میں اکثریت حاصل ہو گئی ہے قطعی ہے بنیاد ہے۔ اس صورت میں مسلم اکثریت خواہ وہ کسی نزعیت ہرگزی دوسرے فرقہ کے لئے شکایت کا باعث نہ ہونی چاہیئے۔ خصوصاً جب کہ مسلمانوں کو یہ اکثریت محدود انتخاب جیت کر حاصل کرنی پڑتی ہے۔ حکومت برطانیہ کے اس فیصلہ کے متعلق مسلمانان ہند کی رائے اس قرارداد میں موجود ہے اُل انڈیا مسلم کانفرنس کے انتظامیہ بورڈ نے چند روز ہوئے دہلي میں منظور کی۔ یہاں اس کے درہلنے کی ضرورت نہیں۔ بہر حال فیصلہ یہ نظر غارڈائنے سے پتہ چلتا ہے کہ اس میں دو سیاسی اصولوں کو کامیاب بنانے کی کوشش کی گئی ہے۔ ایک یہ کہ کسی اکثریت کا تقلیل میں تبدیل نہ کیا جائے اور دوسرے یہ کہ اقلیتوں کے حقوق کے تحفظ کے لئے اُن کو ان کی آبادی کے مقابلہ میں زیادہ ناؤنڈگی دی جائے۔

ان دونوں اصولوں کے نفاذ میں مسلمان ہی خسارے میں رہے ہیں۔

بنگال میں مسلمانوں کی پوزیشن سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ پہلے اصول کو توڑنے سے مسلمانوں کو نقصان پہنچا ہے۔ اسی طرح دوسرے صوبوں میں اقلیتوں کو انہی

تعداد سے زیادہ جرمنائندگی کے حقوق دئے گئے ہیں اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ دوسرے اصول کو صورہ نہ رکھ دیں ہندوؤں نے فیزی زیادہ مفید مطلب بنایا گیا ہے اور مسلمانوں کو دوسرے صوروں میں اس تسلیم کی مراعات نہیں ملیں۔ پنجاب میں سکھ اقلیت کو اتنی مراعات ویگی ہیں کہ مسلمانوں کی اکثریت صرف براۓ نام ہی رہ جاتی ہے۔

بنگال میں مسلمانوں کی آبادی ۷۰ فیصدی ہے۔ اس کے مقابلہ میں نائندگی میں وہ صرف ۳۰ فیصدی رہ گئے ہیں۔ اگر مسلمانوں بنگال کو ۲۰ فیصدی اور نائندگی مل جاتی تو بہاءں ان کی اکثریت ہو جاتی سرکار برطانیہ نے جہاں تک یورپین لوگوں کا تعلق ہے اقلیتوں کے معاهدہ کی شرائط پر عمل کیا۔ اور بہاءں بنگال کے مسلمانوں کا سوال آیا یہ معاهدہ نظر انداز کر دیا گیا۔ کیا اس کا یہ مطلب نہیں کہ یورپین لوگوں کا خون خون ہے اور مسلمانوں کا خون پانی یا یہ کہ اس غیر منصفانہ قیصلہ سے انگریز کے بیک وقت دو مطلب پورے ہو جاتے ہیں ایک یورپین لوگوں کی امداد اور دوسرے ہندوؤں کی خوشنودی۔

مسلمانوں کے سامنے اب سوال یہ ہے کہ انہیں کیا کرنا چاہیئے۔ اس سلسلہ میں یہ ریخیاں ہے کہ اب بھی مسلمانوں کے لئے ایک ایمنی قدم اٹھانے کی گنجائش ہے بنگال ان صوبوں میں سے ایک ہے۔ جہاں دو ایوان ہوں گے۔ اس کے لئے ایوان اعلیٰ کا وسٹر راجھی مرتب ہونا ہے۔ ان ایوانوں کا ایک دوسرے سے کیا تعلق ہوگا۔ اور کیا حکومت صرف ایوان اعلیٰ کو جواب دہ ہوگی یا دونوں ایوانوں کو ملا کر یہ امور راجھی طے ہونے ہیں۔ اگر ایوان اعلیٰ میں مسلمانوں کو آبادی کے لحاظ سے نائندگی مل جائے اور حکومت دونوں ایوانوں کے سامنے جواب دہ ہر تو پھر بھی مسلمانوں کے ساتھ خصوصی حلقوں پوری توجہ مل سکی ہے۔ اس لئے مذکورہ بالاطریقے سے بنگالی مسلمانوں کے ساتھ مخف

النصاف ہی ہوگا۔ کسی قسم کی رعایت نہ ہوگی۔

یہاں یہ بھی ایزا دکر نا ضروری ہے کہ مختلف جاہتوں میں انتخابی نشستوں کی محض قسم کوئی شخص و قوت نہیں رکھتی۔ اہم بات تب یہ ہے کہ ہندوستان کی صوبائی حکومتوں کو سختے مزید اختیارات تفویض کئے جاتے ہیں۔ اگر صوبوں کو تحقیقی مغلبی میں پورے اختیارات مل جائیں تب ہی ہندوستان کی مسلم اور نیو مسلم اقلیتوں کو اس بات کا موقع مل سکتا ہے کہ وہ ملک میں اپنا سیاسی درجہ بلند کر سکیں۔ اور نئے آئین پر عمل پر امر نہ میں مسلمان اپنی اکثریت والے صوبوں میں اپنی گرفتہ تاریخ اور قابل قدر روایات کے پیش نظر اقلیتوں کے لئے روشن خیال اور فراخ ولی کا ثبوت والے سیکھیں یہ رے خیال میں مسلمانوں کا اس وقت سب سے اہم فرض جہالت اور اقتصادی پستی کے خلاف

جنہاں ہننا چلا ہیئے۔

# قومِ پیغمبر مسلم لیدروں کی لکھتو کانفرنس کے متعلق مفہیاں

جو ۸ اکتوبر ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

جو کے روز میں شملہ سے لاہور واپس آیا تو شیخ عبدالجید منڈھی صدر خلافت کانفرنس کا ایک تاریخ طا جس میں شیخ صاحب نے ہندوؤں سے سمجھوتہ کرنے کے لئے مسلمان لیدروں کی ایک کانفرنس منعقد کرنے کی تجویز کے متعلق میری رائے دریافت کی تھی۔

میں نے بذریعہ تاریخ صاحب کو جواب دیا کہ جب تک ہندوؤں کی طرف سے ہمارے سامنے چند مٹھوں اور واضح تجاویز نہ ہوں اس قسم کی کانفرنس منعقد کرنا نامناسب بلکہ بے معنی ہرگز۔

اسی شام مجھے شیخ صاحب کا ایک اور تاریخی مضمون ٹاکر میرا تاریخ سے پہنچا اور مسلم لیدروں کی ایک غیر مسمی کانفرنس منعقد کرنے کا فیصلہ کریا گیا ہے۔ انھوں نے مجھے اس کانفرنس میں شمولیت کی دعوت بھی دی۔ جواباً میں نے ان سے اپنے فیصلہ پر دوبارہ غور کرنے کی درخواست کی۔ یونکو میرے خیال میں یہ کانفرنس باشکل بجئے قمع اور خلاف مصلحت تھی۔ میں نے کانفرنس میں شرکت کرنے سے اپنی بحسرتی کا انہصار بھی کر دیا۔

اس وقت سے اب تک یہرے پاس کئی مقامات سے تاریخ مصلول ہو چکے ہیں کہ ایک خاص جلسہ کے آں انڈیا مسٹر کانفرنس کی پوزیشن کی دوبارہ وضاحت کرنی چاہئے اور بینیلہ والی چالوں کا توڑ کیا جائے۔ ان حالات کے پیش نظر صحیح پر یہ فرض عائد ہوتا ہے کہ میں مجوزہ لکھنؤ کانفرنس سے مسلمانوں کے شدید اختلافات کا منع کروں یہری سمجھیں نہیں آتا کہ جب تک ہندو لیڈروں کی طرف سے ہمارے سامنے کوئی واضح تجاویز پیش نہ کی جاویں اس کانفرنس میں بحث کس چیز پر کی جائے گی۔

مسلمانوں ہندو نے ہمیشہ دوسری قوتوں سے سمجھوتہ کرنے کے لئے اپنی آزادگی کا اظہار کیا ہے۔ لیکن جو طریقہ اس وقت اختیار کیا جا رہا ہے اس کا مطلب ہندووں سے سمجھوتہ نہیں بلکہ ملتِ اسلامیہ میں جس کو ہم بڑی خلخلہ سے منظم کر سکے ہیں چھوٹ ڈالنا ہے۔

لہ قوم پرست مسلمانوں کی کانفرنس کا انعقاد بھی میں پندرہ مدن میں ماریہ، مرلانا شرکت علی شیخ عبدالجید مندھی اور مرلانا ابرا نکلام آزاد وغیرہ کے درمیان لگفت و شنید کی وجہ سے ہوا تھا۔

# لکھنؤ کا فرنس میں منظور شدہ قرارداد کے متعلق بیان

جو  
۱۹۳۲ء کو شائع ہوا۔

لکھنؤ کا فرنس کی قرارداد پڑھ کر میں یہ محros کرتا ہوں کہ اس میں ایک خوبی بھی ہے۔ قومی مسئلہ کوٹے کرنے کے لئے قرارداد میں بالکل میری پوزیشن کو دہرا یا گلایا ہے۔ یعنی یہ کہ پہلے ہندوؤں کی طرف سے واضح تجاویز آئی چاہیں تاکہ ان پر غور و فکر کیا جاسکے۔ قرارداد میں یہ بھی بتایا گیا ہے کہ طبق انتخاب کے مسئلہ کے متعلق صرف اس وقت سورج بچار ہو سکتا ہے جبکہ آل انڈیا مسلم کا فرنس کے باقی تیرہ مطالبات صاف طور پر مان لئے جاویں۔ اب یہ ہندو بھائیوں کی مرمنی ہے کہ وہ گفت و شنید کے لئے تیار ہوتے ہیں یا نہیں۔

میرا ذائقی خیال یہ ہے کہ مجھ سے طور پر یہ قرارداد ہمارے قوم پرست مسلمانوں کو پہلے کی نسبت جہور کے زیادہ قریب لے آتی ہے۔ انتخابات کے مسئلہ پر بھی اب تہ جہور کے فیصلہ کو مان گئے ہیں۔ میں یقین کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ آل انڈیا مسلم کا فرنس اور آل انڈیا مسلم لیگ کی قراردادوں میں انتخابات کے متعلق جہور کا فیصلہ موجود ہے۔ لیکن اگر اس فیصلے کے اعادہ کی ضرورت پڑی تو ہم ایسا کرنے میں بھی تامل نہ کریں گے۔

# گول میر کانفرنس کے تیجہ میں بننے والے آئین کے متعلق بیان

جو  
۲۶ فروری ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

جہاں تک سلانان ہند کا تعلق ہے انہیں لازم ہے کہ اُنے والے انتخابات کے لئے اپنے آپ کو منظم کریں اور ایسی باتوں سے احتراز کریں جو اُپس میں جماعتی اخلاق اور کامیابی کا عرض بن سکتی ہیں۔ مجوزہ نظام میں اقلیتوں کے حقوق کے تحفظ کے اصول کو واضح طور پر تسلیم کریا گیا ہے۔ اقلیتوں میں قومی نظریہ پیدا کرنے کی یہی صورت ہر سکتی ہے۔ اب یہ لندن والے اقلیتوں کے معاملہ میں فرقیت کی حیثیت سے حصہ لینے والی اقلیتوں کا ماننا کام ہے کہ وہ ان مراعات سے پورا پورا فائدہ اٹھائیں۔

گول میر کانفرنس کے درمیانے نتائج سے قطع نظر اس امر سے کوئی بھی انکار نہیں کر سکتا کہ اس ملک میں ایک ایسی قوم کی تخلیق ہوئی ہے جو یہی وقت جدید اور قدیم ہے۔ میرا خیال ہے کہ موجودہ تاریخ کا یہ سب سے اہم واقعہ ہے۔ ایک دوسریں مورخ بھی اس نئی پرانی، قوم کی تخلیق کے نتائج کا پورا اندازہ نہیں لگاسکتا مجھے اُمید ہے کہ اس قوم کے لیے رہت ہر شیاری سے کام لیں گے اور وہ لوگوں میں خود اُبھی کے جذبہ کی تربیت کو بیرونی سیاسی اور معاشرتی اشات سے بچائے رکھیں گے۔

# یورپ کے حالات کے متعلق بیان

جو  
۲۶ فروری ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

یورپ کے مختلف حاکمیں پھر نے اور مجبور دہ زمانے کی اخلاقی ابتوی ریکھنے کے بعد میں یقین کے ساتھ کہ سکتا ہوں کہ اسلام کو بھیت دین قبولیت پانے کا یہ بہترین وقت ہے۔ آج لاکھوں ہی نہیں بلکہ کروڑوں یورپ کے مرد اور عورتیں اسلام اور اس کے کلچر کی تعلیمات سمجھنے کے خواہاں ہیں۔ فوجان مسلم جس قدر جلد اس حقیقت کو سمجھ لیں آنا ہی اچھا ہے۔ یورپ کے مسلمان اب اس حقیقت کو محبوں کرتے ہیں۔ وہ آئندہ اگست میں بنیادا میں ایک کانفرنس منعقد کر رہے ہیں جس کے اغراض و مقاصد محض معاشرت اور کلچر تک ہی محدود ہوں گے۔ مجھے آئید ہے ہمارا ایشیا اور افریقہ کے مسلمان کانفرنس کو کامیاب بنانے میں ذاتی تعاون پیش کریں گے۔

میں نے قربطہ، غزنیاط، اشبيلی، طبلہ اور میرود کی سیاحت کی اور قرطہ کی تاریخی عمارت اور غزنیاط کا تصریح گمراہ کے علاوہ میں نے مدینۃ الزہرا کے کھنڈ رسمی دیکھے۔ یہ مشہور عالم قصر عبدالرحمن اول نے اپنی چہی بیوی زہرا کے لئے ایک پہاڑ پر تعمیر کرایا تھا۔ آج کل یہاں کھدائی کا کام جاری ہے۔ بارہیں صدی عیسوی میں ایک مسلمان مرجع نے

سب سے پہلے اس جگہ پر ایک ہر انی جہاڑ کا منظاہرہ کیا تھا۔ وہاں پر منجد اور دو گوں کے وزیر تعلیم ہپسانیہ سے بھی ملاقات ہوتی۔ یہ صاحب ہپسانیہ کی موجودہ روایات کے خلاف بہت خلینق اور روشن خیال ہیں ان کے علاوہ ڈیوان کریڈی اینڈ اسلام

(DIVINE COMEDY AND ISLAM) کے شہرہ آفاق مصنف پروفیسر آسن سے بھی ملتے ہم کا آنفاق ہوا۔ وزیر تعلیم کی زیر ہدایات غرناط کی نوریشی میں شعبہ عربیہ میں کافی تربیح ہو رہی ہے۔ اس شعبہ کا صدر پروفیسر آسن کا ایک شاگرد ہے۔ جنہی اپنی میں سینے والے لوگ اپنی مروی الاصل ہرنے اور اسلامی تہذیب کی علمی اثاثی یادگاروں کو لینے لئے باعثِ انتشار سمجھتے ہیں۔ اب پھر ٹک میں بیداری کی ایک لہر دوڑ رہی ہے۔ اور تعلیم کی ترقی کے ساتھ اسے اور بھی فروغ حاصل ہو گا۔ وقffer کی صلاحی تحریک اور ہمیشہ تختم نہیں ہوتی بلکہ یورپ کے خلاف ہماکہ میں اب بھی یہ تحریک بہت خاموشی سے اپنا کام کر رہی ہے اور بالخصوص ہپسانیہ میں پادریوں کا اثر آمیختہ ہے کم ہو رہا ہے۔

---

# قرطاسِ ایضیں میں مرتب کئے ہوئے آئین کے متعلق بیان

جو  
۲۰ مارچ ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

اس قسم کے آئین کے لئے ہندوستان بیسے ملک جن آبادی کے ہر حصہ کو مطہن کرنا ممکن ہے اب یہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ کوئی جماعت مجوزہ آئین کا اس کے مامن مقاصد کے باوجود آذماںی طور پر اختیار کرنے کے لئے تیار ہوگی یا نہیں؟ یہ بہت سے واقعات کی روایت پر مخصر ہے جن کے گھر سے معاطلہ دیت کرنے کی سخت ضرورت ہے مسلمانوں کے لئے فیڈرل ایسلی میں ان کی ناکافی نمائندگی بے حد مایوس کن ہے۔ ایوان ادنی میں ۲۰، ۲۱، ۲۲ فنی نشتبین گازٹی کی گئی ہیں جس کا مطلب یہ ہوا کہ کل ایوان میں مسلمانوں کی نمائندگی صرف ۲۳ فنی صدی ہوگی اور ہندوستانی ریاستوں کو جن کو آبادی کے لحاظ سے فیڈرل ایسلی میں ۲۵ فنی صدی نشتبین کا حق پہنچتا ہے ۲۳ فنی صدی نشتبین دے دی گئی ہیں۔ یعنی ۸ فنی صدی زیادہ، اگر انصاف سے دیکھا جائے تو سب سے بڑی اقلیت والی قوم ہنسنے کی حیثیت سے یہ رعایت مسلمانوں کو ملتی چاہیے ہتھی نہ کہ ریاستوں کو جسیں کسی صورت میں بھی اقلیت نہیں کہا جا سکتا۔ اور نہ ہی ان کے حقوق کو کسی قسم کا خطروں لاحق ہو سکتا ہے۔ موجودہ آئین میں مسلم اقلیت جس نے وفاقِ مدد کا مطالبه اپنے اور

دوسری اقلیتوں کے حقوق کی حفاظت کے لئے کیا تھا۔ اس کے حقوق کو پہاڑ کر کے مرکزی اسلامی کونا مزد ممبران سے بھر دیا گیا ہے۔

نیڈرل ہمیل کا ایک اور قابل اعتماد پہلو یہ ہے کہ اس میں و نشترن کو سور تریں کے لئے حقوق خصوصی کے طور پر مخصوص کر دیا گیا ہے۔ ان شترن میں رائے دہنگان کی اکثریت یورپی مسلمان کی ہرگز اس لئے مسلم خواتین کا اہمیل تک پہنچنا مشکل ہی نہیں بلکہ نامنکن ہر کو مسلم عورتوں کو تو مسلم ملت کا ایک جزو سمجھنا چاہیے تھا۔ اس سلسلہ میں سر محمد عیقوب نے فرنچائز کمپنی کی روپرٹ سے اختلاف کرتے ہوئے ایک نوٹ لکھا تھا جس پر بالکل غریب نہیں کیا گیا۔ ایمان بلا میں قابل تبدیل ووٹ کا سسٹم جسے صوبائی ایمبلیوں کے ممبر استعمال کر سکیں گے مشترکہ انتخاب کی ترویج کرتا ہے یہ ظاہر ہے کہ اس طرح مسلمان نشترن میں اپنا حصہ حاصل نہ کر سکیں گے۔

نئے آئین کے ماتحت صوبوں میں وزراء اسلامی کے سامنے اسی قدر کم اور گورنرزوں کے سامنے اسی قدر زیادہ جزاں دہ ہوں گے جس قدر اب ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ گورنرزوں کے خص اختیارات کا دارہ ضرورت سے زیادہ وسیع ہے۔

بلوچستان کے لئے بجزہ سیکیم سے نہ تو بلوچی مسلمان مطمئن ہو سکتے ہیں اور نہ ہی مسلمانان میں، اور زیادہ اہم بات یہ ہے کہ اس آئین میں مسلمانوں کے شرعی قانون کے مناسب تحفظ کا یقین بھی نہیں دلا یا گیا۔

غرض یہ کہ قرطاس ابیض مسلمانان میں کی غیر معامل توجہ کا طالب ہے مجھے امید ہے کہ آل انڈیا مسلم کانفرنس کی درستگی کمیٹی اس پاچھی طرح غور و خوض کر کے مسلمانوں کو صحیح راہ عمل بنائے گی۔

# چینی ترکستان میں بغاوت کے متعلق بیان

جو

۱۶ مئی ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

ترکستان ایک دیسیں ملک ہے جو اس وقت تین حصوں میں منقسم ہے۔ ایک حصے پر روس کا قبضہ ہے۔ دوسرا سے پرانگستان کا اور تیسرا نے پر چن کا۔ ۱۹۱۳ء میں چینی ترکستان میں چینی مہاجر ٹوں کے تقریباً حکومت کی طرف سے دہان کی آبادی پر جو تقریباً ساری کی ساری مسلمان ہے چینی زبان کے تھوپنے کی وجہ سے بڑھی ہے چینی پھیل گئی تھی۔ یہاں معاملات نے اس وقت زیادہ نازک صورت اختیار نہ کی۔

جہاں تک بچھے مسلم ہے اس ملک میں موجو دہ انقلاب ۱۹۲۰ء میں ایک سترہ سالہ چونگ یونگ (CHONG YOUNG) نامی مسلمان نژجان کی قیادت میں رونما ہوا۔

ساندرین ہارت (CITROENE HART) نام کے ایک بڑا مہاجر پڑو (PETRO) اس کسن جزل سے ترکستان میں ملے تھے۔ ۱۹۲۲ء میں وسطی ایشیائی سوسائٹی کے ساتھ ایک یونگ کے دوران میں انہوں نے اپنے مشاہدات بیان کئے۔ اسی سال چونگ یونگ نے ہائی شہر کا محاصرہ کیا ہاتھا اور محصور چینی فوجوں کے ساتھ صلح کی بات چیت کرنے کے لئے میر پیر کی خدمات حاصل کی گئیں تھیں۔ جب میر پیر و چینی جزل اور چینی دو ایشی و نسل سے ملے تو انہیں یہ خیال تھا کہ شامہدان سے معاصرین کی فوجی طاقت اور ان کی

چاہوں کے متعلقات کچھ بوجھا جائے۔ لیکن ان کی جیرانی کی کوئی حدود رہی کہ جب ان سے پہلا اور ایک ہی سوال پر کیا اگیا کہ کیا واقعی ماچونگ نیگ کی عمر صرف میں سال ہے جب انہیں بتایا گیا کہ ماچونگ نیگ نے ابھی عمر کی پوری میں منزليں بھی طے نہیں کی ہیں تو پھر جزل نے وناعی قرض کی طرف جو تھیار ٹالنے کی موافقت میں تھا دیکھا اور کہا میری عمارت اس وقت ۱۸ سال کی ہے اور مدت سے میرے بال سفیر ہیں۔ میرا پڑپوتا بھی اس پچونگڑے سے عمر میں زیادہ ہے۔ میری عزت یہ کیسے گوارا کر سکتی ہے کہ میں اس پچھے کے سامنے تھیار ڈال دوں۔

بُرُّھا جزل بات کا وحشی نکلا۔ اس بھروسہ اور دوسرا میہمتوں کا نہایت صبر و تحمل سے مقابلہ کیا یہاں تک کہ حکومت چین کی طرف سے اسے لگک پہنچ گئی۔ ایک سخت لڑائی کے دوران میں ماچونگ بُری طرح زخمی ہوا اور اسے کان سو (LASHES) میں پناہ لینی پڑی۔ اس وقت تو لڑائی بند ہو گئی۔ لیکن جلد ہی دوبارہ شروع ہو گئی۔ میں نہیں کہہ سکتا کہ ماچونگ اس وقت بھی جنگ میں تیار تھا ہے یا نہیں لیکن اس کے شاندار کارنا سے ہر بقول مسٹر پیٹر موجودہ زمانے کی اوڈیبی (LADY IN BLUE) کا موضع بن سکتے ہیں۔ اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ چیلیز، تیمور اور بابر کا وطن اب بھی اعلیٰ درجہ کا ہما درپر سالاد پیدا کر سکتا ہے۔

میرے خیال کے مطابق اس بخارت کی اصل وجہ مذہبی تعصب نہیں ہو سکتی اگرچہ یہ ضرور ہے کہ اس قسم کی تحریک میں بیڈر ہر قسم کے جذبات کو اکساتے ہیں جیقی اساب اقتصادی معلوم ہرستے ہیں۔

دنیا کے لئے آج کل نسل ہی سب کچھ ہے۔ میں اس قسم کے نظریہ کو موجودہ تہذیب پر سب سے بدغنا ماغ سمجھتا ہوں۔ مجھے ڈر ہے کہ اگر کہیں ایسا یہیں بھی نسلی سوال پیدا ہو گیا تو یہ بہت خطناک نتائج کا باعث بن سکتا ہے مذہبی ماحاظ سے اسلام کی سب

سے بڑی کوشش اسی مسئلہ کا حل کرنا ہے اور اگر موجودہ دور میں ایشائی ملک تباہ حال سے بچا چاہتے ہیں تو صرف یہی ایک طریقہ ہو سکتا ہے کہ اسلامی نظروں کو پابندیں اور نسلی امتیازات مٹا کر انسانیت کے عام مفاد کو پیش نظر رکھیں۔

میرا یہ خیال کر چینی ترکستان کا انقلاب کل قولان کی تحریکیں مرن جدید و سلطی ایشیا کے موجودہ واقعات پر مبنی ہے۔ کچھ ہی دن کی بات ہے کہ افغانستان کے مشہور ماہنامہ "کابل" میں ایران کے ایک ڈاکٹر اشارہ کا ایک مقالہ شائع ہوا تھا جس میں انہوں نے افغانستان کو ایران کلاں کا حصہ قرار دیتے ہوئے اتحاد کی دلوت وی ہے تاکہ دونوں مل کر قولان کے بڑھتے ہوئے فتنہ کی روک تھام کر سکیں۔ ہبھ صورت یہ یقینی بات ہے کہ اگر یہ تحریک انقلاب کا میاب ہو گئی تو افغانی اور روسی ترکستان اس کے اثر سے نہیں بچ سکیں گے جخصوصاً مغرب الذکر جہاں کچھ ترمذ ہی نظم و تعدادی اور کچھ روسی حکومت کی پالیسی نے جس کے ماتحت تمام ملک کو روشنی کی کاشت کا مرکز بنایا ہے اور ایشیا کے خود فی پیدا کرنے کی کوئی صورت نہیں رہی چلے ہی سخت بے چینی پھیلا رکھی ہے۔ جہاں تک افغانی ترکستان کا تعلق ہے مجھے یقین ہے کہ ہم اعلیٰ حضرت نادر شاہ کی فورانیتی اور معاملہ فہمی پر بھروسہ کر سکتے ہیں۔

تحریک کی کامیابی سے ایک اور بڑا فائدہ یہ ہوگا کہ چینی ترکستان میں جہاں مسلمانوں کی تعداد تقریباً ۹۹ فیصدی ہے ایک خوش حال اور مستحکم اسلامی ریاست قائم ہو جائے گی اور اس طرح رہاں کے مسلمان ہمیشہ کے لئے چینیوں کے رسول کے نظم و استبداد سے نجات حاصل کر سکیں گے۔ چینی ترکستان ایک بہت زد خیز علاقہ ہے، لیکن چینیوں کے نظم و استبداد اور بد انتظامی کے سبب اس وقت صرف پانچ فی صدی علاقہ کا شت مہر ہے۔

ہندوستان اور روس کے درمیان ایک اور اسلامی ریاست کے تیام سے بالشروع

مادہ پرستی، دہربیت اور بے دینی کے خطرات اگر وسط ایشی سے مجبوی طور پر باحل نہ  
بنتے تو کم از کم ہندوستان کی محدودیں سے اور زیادہ دُور ضرور ہو جائیں گے۔  
سیاسی معاملات میں لاڈو فنگڈن بہت ہی اعلیٰ قسم کی نظر رکھتے ہیں۔ ان کی حکومت  
نے چینی ترکستان کے واقعات کے متعلق ایک بہت مستحسن تدم اٹھایا ہے۔ یہ نظریہ  
ریاست کثیر کی حدود کے متعلق حکومت ہند کی پالیسی کی وضاحت بھی کرتا ہے اور  
اس کے صحیح ہونے پر وال بھی ہے۔

---

# ریاست کشمیر میں فسادات کے متعلق بیان،

جو  
برجن ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

کشمیر گورنمنٹ کے تازہ ترین اعلایمیں مبتلا یا گیا ہے کہ سری نگر میں اب حالات پر جوں ہیں لیکن جو اطلاع صحیحے معتبر ذراائع سے ملی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حالات اتنے اچھے نہیں ہیں جتنے کہ سرکاری اعلایمیں مبتلا نہ گئے ہیں۔ میرا یہ خیال ہے کہ حکومت کشمیر کے ارکان میں ایسے وکُل موجود ہیں جو کرمل کا لاؤں کی پالیسی کو ناکام پذیرنے کی کوشش میں ہیں۔

حکومت کشمیر کے ایک تازہ اعلایمیں دنیا کرتا یا گیا ہے کہ مسلم جماعت کے لیڈر ہن کی گرفتاری کا بینہ کے متفقہ نیصلہ کے مطابق عمل میں لائی گئی تھی۔ ایک معتبر خبر کے ذریعہ جو صحیحے اپنے طور پر موصول ہوئی ہے اس بیان میں کوئی صداقت نظر نہیں آتی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حالات کے پیش نظر کرمل کا لاؤں کا نیصلہ حقائق پر مبنی تھا۔ اس امر کا ثبوت حکومت کشمیر کے کا بینہ کے نام نہاد متفقہ نیصلہ کے شکل کے شکل سے ملتا ہے۔ میں کشمیر کی کسی سیاسی جماعت کی بلاوجہ حمایت نہیں کرنا چاہتا۔ لیکن روزون جماعتوں کے لیڈر ہوں کی گرفتاری، لوگوں پر دودل کی بارش اور سورتؤں اور پھوٹ پر گول چلانا اور لاٹھی چارج ایسے واقعہ ہیں جو کشمیر کو پھر ان مصبتوں میں داخل دیں گے۔

جن سے کرنل کاون نے اپنی حکمت محل سے نجات دلانی تھی مجھے امید ہے کہ کشمیر گورنمنٹ موجو دہ واقعات کا نفایا تی پس منظر مسلم کرنے کی گوشش کرے گی اور ایسا روپیہ اختار کرے گی جس سے ریاست میں ان اور آتشی کا دور دورہ ہو جائے۔ حال ہی میں جوں کشمیر کے چند مسلمان میرے اور لاہور کے چند دوسرے مسلم اکابر کے پاس کشمیر کے حالات کے متعلق مختلف خبریں لے رہے تھے۔ ان دونوں کی گفتگو سے یہ بات بالکل عیاں تھی کہ وہ بخاری ہند کے مسلمانوں کو کشمیری مسلمانوں کے خلاف بھڑکانا چاہتے تھے۔ میں ہبھی سمجھ سکتا کہ ایسا کیوں کیا گیا۔ اس چال کے پس پشت کوئی بھی ہر میں اس واقعہ کے متعلق متنبہ کرنا اپنا فرض خیال کرتا ہوں کہ کشمیر کی بھی اسکے ارکان اتنے بے دوقوف نہیں کہ وہ اس دام میں پھنس جائیں جو ان کے لئے بھچائے جا رہے ہیں۔

آخر میں مسلمانان کشمیر سے استدعا کرتا ہوں کہ وہ ان تحریکوں سے خبردار رہیں جو ان کے خلاف کام کر رہی ہیں۔ اور اپنے درمیان اتفاق اور اتحاد پیدا کریں۔ کشمیر میں ابھی بیک وقت روپا تین اسلامی جماعتوں کے کام کرنے کا وقت نہیں۔ وقت کی سب سے بڑی ضرورت یہ ہے کہ ریاست میں مسلمانوں کی خانندہ صرف ایک ہی جماعت ہر کشمیر جب تک ایک سیاسی خیال پر متفق جماعت حاصل نہ ہوگی ریاست کے لوگوں کے مفاد کی ترقی کے لئے یہ روں کی کوئی ڈرامہ کاوش کامیاب نہیں ہو سکتی۔

# آل انڈیا کمپنی کی صدارتی متعلقہ ہونے کے متعلق بہان

جو ۲۰ جون ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

کمپنی میں میری صدارت محفوظ ابھی تھی۔ یاد رہے کہ کمپنی کی شکل کثیر میں غیر موقع  
واقعات کے اچانک روزنا مرنے پر صورت حال کا مقابلہ کرنے کے لئے ہوئی تھی۔ اور اس  
وقت یخیال تھا کہ اس قسم کی کمپنی کی ضرورت بہت جلد ختم ہو جائے گی۔ اس نے کمپنی کا  
کوئی نظام مربوط نہیں کیا تھا اور صدر کو آمراز اختیارات دے دئے گئے تھے۔  
یہ خیال کہ کمپنی کی ایک مستقل ادارہ کی حیثیت سے ضرورت نہ ہو گی ریاست میں

پیدا ہرنے والے واقعات نے غلط ثابت کر دیا۔ بہت سے مbrane نے اس نے یہ  
سوچا کہ کمپنی کا ایک باقاعدہ نظام مہنا پاہیزے اور عہدیداروں کا نیا انتخاب مہنا  
چاہیے۔ کمپنی کے ارکان اور اس کے طریق کا رکن کے متعلق کچھ لوگوں کے اختلاف نے  
جس کے اسباب کا یہاں ذکر کرنا مناسب نہ ہو گا۔ اس خیال کی مزید تائید کی۔ چنانچہ  
کمپنی کا ایک اجلاس ہلب کیا گیا جس میں کمپنی کے صدر نے اپنا استغفاری پیش کیا اور  
وہ منظور ہو گی۔

چچھے ہفتہ کے آخری دنوں میں کمپنی کا ایک اور جلسہ ہوا اس میں Mbrane کے سامنے  
نظام کا مسودہ پیش کیا گیا جس کی غص و غایت یہ تھی کہ کمپنی کی حیثیت ایک نمائندہ جماعت

کی سی ہر۔ لیکن کچھ میران نے اس سے اختلاف ظاہر کیا۔ بعد کے بحث و مباحثہ اور گفتگو سے مجھے یہ پتہ لگا کہ یہ لوگ دراصل تحریک کو دو ایسے حصوں میں تقسیم کرنا چاہتے ہیں جن میں اتحاد صرف برلنے نام ہی ہوگا۔ چنانچہ میں نے اپنا استعفی پیش کرنے سے پہلے میران کو اپنی اس رائے سے اچھی طرح آگاہ کر دیا تھا۔

بقسمی سے تحریک میں کچھ یہیے لوگ بھی ہیں جو اپنے ذہنی فرقے کے امیر کے سوا کسی دوسرے کا اتباع کرنا سرے سے گناہ سمجھتے ہیں۔ چنانچہ احمدی و کلامیں سے ایک صاحب نے جو میر پور کے مقدمات کی پیروی کر رہے تھے حال ہی میں اپنے ایک بیان میں واضح طور پر اس خیال کا اظہار کر دیا۔ انھوں نے صاف طور پر کہا کہ وہ کسی کشمیر تحریک کو نہیں مانتے اور جو کچھ انھوں نے ان کے ساتھیوں نے اس ضمن میں کیا وہ ان کے امیر کے حکم کی تہی تھی۔ مجھے اعتراض ہے کہ میں نے ان کے اس بیان سے اندازہ لگایا کہ تمام احمدی حضرات کا یہی خیال ہرگاہ اور اس طرح میرے نزدیک کشمیر تحریک کا مستقبل مشکل ہو گیا۔ میں کسی صاحب پر انگشت نہیں کرنا چاہتا۔ ہر شخص کو حق حاصل ہے کہ وہ اپنے دل و دماغ سے کام لے اور جو راستہ پیدا ہے اسے اختیار کرے حقیقت میں مجھے ایسے شخص سے ہمدردی ہے جو کسی روحاںی سہارے کی ضرورت محسوس کرتے ہوئے کسی مقبرہ کا مجاہد یا کسی زندہ نام نہاد پر کام بیدن جائے۔

جہاں تک مجھے علم ہے کہ کشمیر تحریک کی عام پالیسی کے متعلق میران میں کسی قسم کا اختلاف نہیں۔ پالیسی سے اختلاف کی بناء پر کسی نئی پادری طی کی تخلیل پر اعتراض کرنے کا کسی کو حق نہیں پہنچتا۔ لیکن جہاں تک میں نے حالات کا جائزہ لیا ہے کہ کشمیر تحریک کے چندار کان کو جو اختلافات ہیں وہ بالکل بے تکے ہیں۔ ان حالات کے پیش نظر مجھے اس امر کا یقین ہے کہ تحریک میں اب ہم اُنہیں کے ساتھ کام نہیں ہر سکتا اور ہم سب کام فراد ایسیں ہے کہ مرجودہ کشمیر تحریک کو ختم کر دیا جائے۔

ساتھ ہی ساتھ اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ مسلمان کشمیر کی رہنمائی اور  
مود کے لئے بڑا نوی ہند میں ایک کشمیری محلہ غرور ہونی چاہیے اس لئے اگر بڑا نوی ہند  
کے مسلمان اپنے کشمیری مجاہدین کی مدد کرنا چاہتے ہیں تو وہ مجاہد ہیں کہ ایک مکملے عام  
اجلاس میں ایک نئی کشمیر کمیٹی کی تشکیل کر لیں۔ موجودہ حالات کے پیش نظر مجھے صرف یہی  
ایک راستہ دکھاتی دیتا ہے۔

میں نے اپنے ان احساسات کو آپ کے سامنے کھلنے اغافل میں پیش کر دیا ہے  
جنہوں نے مجھے استغفار دینے پر مجبور کیا۔ مجھے امید ہے کہ میری یہ صاف گوئی کسی شخص  
کو ناگوار نہ کرے گی کیونکہ میرا مقصد نہ کسی کی برابری کرنا ہے اور نہ کسی پر انگلی اٹھانا۔

---

# تحریک کشیر کی صدارت کی پیشکش نامنظور کرنے کے متعلق بیان

جس ۲، اکتوبر ۱۹۳۳ء کو دیا گیا

آل انڈیا کشیر کمپنی کا صدر ہوتے ہوئے میں نے یہ مناسب نہ سمجھا کہ میں کمپنی کے  
میران کو جس میں مجھے صدارت پیش کی گئی تھی۔ میں نے ڈاکٹر مرا یعقوب بیگ کو جسی اس  
امر سے مطلع کر دیا تھا۔ میرے خط سے انجارات کے بعد اہل قلم اصحاب نے جو اغلباً  
قادیانی ہیں یہ غلط مطلب بخدا کیا ہے کہ اصولی طور پر مجھے پیش کردہ صدارت کے قبل  
میں کوئی اعتراض نہیں۔ لہذا میں جلد از جلد یہ بات واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ مجھے  
صرف صدارت کے قبل کرنے ہی سے اصولی اختلاف نہیں بلکہ میں توایسی پیش کش  
کے متعلق سوچنا ہی غلط سمجھتا ہوں۔ اور بیرساں رویہ کی وجہات وہی ہیں جن کی بنا  
پر میں نے یہ تجویز پیش کی تھی کہ آل انڈیا کشیر کمپنی کی نئی تشکیل ہرنی چاہیئے۔

یہ پیش کش جو مجھے کی گئی ہے یقیناً ایک فریب ہے اور اس کا مقصد وگوں کا اس اور  
کے متعلق تیcin دلانا ہے کہ سابقہ کشیر کمپنی کی حقیقت میں ختم نہیں ہوئی بلکہ نئی کمپنی کے پہلو  
پر ہمدرد ایک جماعت کی حیثیت سے مر جائے اور یہ کو دو لوگ جنہیں نئی کمپنی سے نکال  
دیا گیا ہے وہ اب اس تھوڑی کی رہنمائی میں کام کرنے کے لئے تیار ہیں جو کمپنی کی نئی تشکیل  
کا سب سے بڑا محور تھا۔

یکن ان کی یہ چال کروہ اس باب جن کی بنابری میں نے کشیر کھیڈ کی از سر ز تشکیل کرائی اب ختم ہو گئے ہیں نہ تو مجھے قابل کر سکتی ہے اور نہ مسلم عوام کر۔ قادریانی ہمیڈ کو اڑپڑ ز سے ابھی اس مقصد کا کوئی واضح بیان شائع نہیں ہوا تا قادریانی میں کے کسی مسلم ادارہ میں شرکیب ہونے کی صورت میں ان کی اطاعت دو طرفہ نہ ہو گی بلکہ واقعات سے توبہ امر بالکل واضح ہو گیا ہے کہ وہ ادارہ جس کو قادریانی اخبارات تحریک کشیر کے نام سے موسوم کرتے ہیں اور جس میں بقول قادریانی اخبار افضل "مسلمانوں کو صرف رحمی طور پر شرکت کی اجازت دی گئی تھی۔ اغراض و مقاصد کے لحاظ سے آل انڈیا کشیر کھیڈ سے بالکل مختلف ہے۔ قادریانی جماعت کے امیر کی جانب سے کی چھٹیاں جو انھوں نے اپنے کشیری بھائیوں کے نام لکھی ہیں اغیر قادریانی کشیری ہونے کی وجہ سے انہیں مسلمان کی بجائے بھائی کہا گیا ہے اس قادریانی تحریک کشیر کے چند پوشیدہ اغراض کا انکشاف کرتی ہیں۔ میری سمجھ میں نہیں آتا کہ ان صلالات کے پیش نظر ایک مسلمان کس طرح ایک ایسی تحریک میں شامل ہو سکتا ہے جس کا اصل مقصد غیر فرقہ فارست کی ہلکی می آڑ میں کسی مخصوص جماعت کا پروگینڈا کرنا ہے۔

---

# کشمیر میں انتظامی اصلاحات کے متعلق بیان

جس  
۳ اگست ۱۹۴۷ء کو شائع ہوا

ہندوستان کے لوگ اس اعلامیہ کو خوش آمدید کہیں گے۔ اور امید ہے کہ لکھنی کیشن کی سفارشات پر بہت جلد عمل شروع ہو جائے گا اور اس طرح حکومت کشمیر ان لوگوں کے دلوں میں جس کے لئے یہ اصلاحات منتظر کی گئی ہیں اپنا اختخار پیدا کرنے میں کامیاب ہو جائے گی۔ اس مقصد کے لئے راجہ اور پرچاہیں صلح اور آتشی کا اتحاد ہوتا نہیں اسی صورت کے لئے لازمی ہے کہ رعایا کے ساتھ ایسا سلوک کرے کہ لوگوں میں حکومت کی طرف سے کسی قسم کی خیریت اور یگانگی کا احساس پیدا نہ ہو بلکہ وہ یہ بھیں کو حکومت ہماری اپنی ہے اور اس سے وہ اپنا ہر جائز مطالبہ پورا کرنے کی وقوع رکھیں۔ کریل کافل کو میں یہ مشورہ دوں گا کہ حکومت اور عالم میں دوبارہ اعتماد اور چھے تعلقات پیدا کرنے کے لئے وہ میر پور اور بارہ مولا میں زیر ساعت فوج داری قدر اٹھ کو داپس ہے ہیں۔ یہ اقدام حکومت کشمیر اور پوری وزیر عظیم کے وقار کو بڑھانے میں بہت موثر ثابت ہو گا اور اس طرح وہ پروپرٹیڈرا بھی بند ہو جائے گا جو آج کل وزیر عظیم کے خلاف ہو رہا ہے۔

# پنجاب فرقہ وارانہ فیصلہ کے متعلق بیان

جو ۱۹۳۲ء کو شائع ہوا

بکھتے ہیں کہ اس فارمئے کے حامیوں کا یہ تسفقہ خیال ہے کہ مسلمانوں کا اس فارمئے کے متعلق رائے زدنی کرنے کا حق اس وقت ہرگما جب کہ ہندو اور مسکو لیدر ماسٹر تارا سنگھ ہر جا بیں۔ ہندو انجامات اس فارمئے کے خلاف ہیں اور مسکو لیدر ماسٹر تارا سنگھ نے اس کے خلاف آخری دم تک رذنے کا اعلان کر دیا ہے۔ اس لئے یہ اتو خیال ہے کہ اب اس فارمئے پر ایک سیر حاصل یا اس کے بنیادی اصول پر ایک مفصل مقید کرنا بالکل غیر ضروری ہے۔ لیکن میں آتنا ضرور کہنا چاہتا ہوں کہ جہاں تک میں سمجھ سکتا

لے چکریوں نے پنجاب فرقہ وارانہ فارمولا پنجاب میں برطانوی وزیر عظم کے فرقہ وارانہ فیصلے کے نئے وضع کیا تھا۔ اس فارمئے میں مندرجہ ذیل خاص تائیں تھیں۔

(۱) ہندو مسلم اور مسکو میزون جماعتیں کے لئے حق رائے دہندگی کی مژاہدی اس طور پر ہر فی چاہیئی کو رائے دہندگان کی تعداد آبادی کے لحاظ سے برابر ہے۔

(۲) انتخابات ملے جلے ہیں۔ اس مقصد کے لئے عام صوبے کو فرداً فرداً رکن وال حلقوں میں تشییم کیا جائے اور یہ قسم آبادی کے پیش نظر علاقوں وار ہے۔

(۳) ایک علاقتے میں جسیں جاہت کے رائے دہندگان کی اکثریت ہو تو اسی جماعت کے ہمراکے انتخاب کے لئے مخصوص کر دیا جائے۔

ہوں یہ فارمولہ پنجاب میں فرقہ دارانہ مسئلہ کا حل تطعی طور پر نہیں کر سکتا۔ البتہ یہ ہر سکتا ہے کہ آئندہ کسی وقت یہ فارمولہ متعدد حجکروں کا باعث بن جائے۔

وزیر اعظم کے نیصلہ کی طرح صوبے میں مختلف جماعتیں کے لئے حلقوں کو محفوظ رکھنے کے باوجود ذیر غور تجویز شہری اور دیہاتی دو فوں قسم کے لوگوں کے نقطہ نظر سے قابلِ عرض ہے۔ اور اس سیکیم پر عمل درآمد ہونے سے یہ بات واضح ہو جائے گی کہ وہ بات کے ان لوگوں کو بھی پورا پورا حق نہیں ملدا ہو اپنے حلقوں میں اکثریت میں ہیں۔

اس کے مختلف پہلوؤں اور ان تمام قصیوں پر ہم کے پیدا ہرنے کا احتمال ہے غور کرنے کے بعد میں یقین کے ساتھ کہہ سکتا ہوں کہ یہ سیکیم بر طافوی وزیر اعظم کے فیصلے کے مقابلے میں تمام جماعتوں کے نقطہ نظر سے اچھی نہیں ہے بلکہ حقیقت تقریباً ہے کہ یہ سیکیم ہر جماعت کے لئے خصمانہ ثابت ہوگی۔

چونکو ہندو اور سکھ اس سیکیم کے مخالف ہیں اور کوئی مسلمان اس کے حامی بھی ہیں تو ان کے مقاومت کو غلط سیان کیا جا رہا ہے۔ اس لئے میں ملک صاحب اپنی کروں کا کہ اس فارمولے کے بناء کے اس سے دست بردار ہو جائیں اور چونکہ یہ فارمولہ کی ایک جماعت کو بھی تاثر نہیں کر سکتا اس لئے اس کو جس قانون سازیں پیش کرنے سے احتراز کریں۔

---

## کوں اُف سینیٹ میں فضل حیدر کے اتحاد ممالک اسلامیہ متعلق بیان

کی وضاحت میں بیان جو ۱۹ ستمبر ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

سرفضل حیدر یہ کہتے ہیں بالکل حق بجانب ہیں کہ اسلامی ممالک میں سیاسی اتحاد آج تک پیدا نہیں ہوا۔ اس قسم کے اتحاد کا وجود کبھی اس اصطلاح کے اختراع کرنے والوں کے تصور سے آگئے نہیں بڑھا۔ اغلبًا ترکی کے سلطان عبدالحیم خان نے سیاسی شطرنج میں اسے ہرہ کے طور پر استعمال کیا۔ خود سید جمال الدین افتخاری نے جن کے متعلق یہ خیال کیا جاتا ہے کہ وہ اسلامی ممالک کے اتحاد کی تحریک میں سب سے آگئے ہیں کبھی سلامان عالم کو متحد کر کے ایک اسلامی ریاست میں شامل ہرنے کے لئے نہیں کیا۔ اور یہ امر خاص طور پر قابل ذکر ہے کہ کسی اسلامی زبان یعنی عربی، فرنسی اور ترکی میں پان اسلام ازם کا کوئی مترادف فقط موجود نہیں ہے۔

سامنہ ساتھ اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا کہ اسلام نہ محض ایک سائیٰ کی جیشیت سے بلکہ تمام قریل اور مذاہب اسلام کو متحد کرنے کی عملی جیشیت سے نسلی قری اور سینا ایسیٰ حد روکنے میں اتنا اور انسانی بہبودی کے معنی میں پان اسلام ازם کا نظریہ دلکھا اگر اخصار سے کام یا جائے تو صرف اسلام ہی کہنا کافی ہوگا امجد ہے اور ہمیشہ موجود رہے گا۔

مسلمان ہند کو سرفصل تھیں کا یہ مشورہ ۔ کہ وہ ایک جدا گانہ ہندوستانی قوم کی خیتیت سے اپنے پاؤں پر کھڑا ہونے کی کوشش کریں بالکل صائب ہے اور مجھے قیعنی ہے کہ مسلمانان ہندو اس مشورہ کو اچھی طرح سمجھتے ہیں اور اس کی دل میں تدریکرتے ہیں ہندوستانی مسلمانوں کو جو آبادی کے لحاظ سے باقی تمام ایشانی عالک کی مجبوعی مسلم آبادی سے زیادہ ہیں لازم ہے کہ وہ اپنے آپ کو اسلام کا سب سے بڑا سماں یہ خیال کریں ۔ اور دوسری ایشانی مسلم اوقام کی طرح اپنے اختلافات سے کنارہ کش ہو کر اپنے بھروسے ہوئے شیرازہ کو اکٹھا کریں اور بقول سرفصل تھیں اپنے پاؤں پر کھڑا ہونے کی کوشش کریں ۔

---

# محوزہ افغان یونیورسٹی کے متعلق بیان

جو  
۱۹۳۴ء کو شائع ہوا

تعیم یا نہ افغانستان ہندوستان کا بہترین دوست ہو گا۔ کابل میں ایک نئی یونیورسٹی کا یام اور ہندوستان کے شمال مغربی علاقوں میں اسلامیہ کالج پشاور کو ایک دوسری یونیورسٹی میں تبدیل کرنے کی سیکھ ہندوستان اور افغانستان کے دریافتی علاقے میں بنتے والے ہوشیار افغان قبیلوں کی سدھار میں بہت زیادہ مدد ثابت ہو گی۔

شاه افغانستان نے ہمیں اس لئے دعوت دی بھتی کہ ہم وہاں دزیر تعلیم کو کابل میں یونیورسٹی کے قیام کے سلسلہ میں مشورہ دیں۔ اعلیٰ حضرت کی دعوت کو قبل کرنا ہم نے اپنا فرض کیجا کابل سے شائع ہرنے والے مختلف جرائد سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں کا نوجوان طبقہ نے علوم کی تحصیل اور انہیں اپنے مذہب اور تمدن کے ساتھ میں ڈھالنے کا بیدنخواہ مندرجہ ہے۔ افغان لوگ بہت خلیق ہرستے ہیں اور ہندوستانی ہر نے کی جنیت سے چارا یہ فرض ہے کہ ہم ان کی زیادہ سے زیادہ ادا کریں اب یہ امر با محل واضح ہے کہ افغان لوگوں میں ایک نئی پیداری پیدا ہو رہی ہے اور یہیں آئیں واثق ہے کہ ہندوستان کے اندر تعیینی تجربہ کی روشنی میں ہم انہیں تعیینی مسائل میں مفید مشورہ دے سکیں گے۔ میرا اپنا یہ خیال ہے کہ غالباً دینیوں کی تعلیم سے اچھے نتائج پیدا نہیں ہوئے اور خصوصاً اسلامی ممالک میں مزید بڑی کسی طریقہ تعلیم کو قطعی اور آخری نہیں کہا جاسکتا ہر ملک کی ضروریات مختلف ہوتی ہیں اور کسی ملک کے تعیینی مسائل کے متعلق فیصلہ کرنے میں اس ملک کی خصوصی ضروریات کو خاص طور پر ملاحظہ کرنا پڑتا ہے۔

# افغانستان کے حالات کے متعلق بیان

جبو  
۶ نومبر ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

سب سے پہلے جو قابل ذکر چیز ہیں نظر آئی ہے وہ یہ ہے کہ افغانستان میں لوگوں کے  
جان و مال بالکل محفوظ ہیں، یہ ایک ایسی حکمرت کے لئے بذاتِ خود ایک بہت بڑی  
کامیابی ہے جبکہ صرف چار سال پیشتر تک میں عام بناوتوں کو فرد کرنا پڑا ہو۔ دوسری بڑی  
جر سے ہم تاثر ہوئے وہ وہاں کے وزراوں کی نیک نیتی اور اخلاص ہے جس سے وہ  
اپنے فراض انسجام سے ہے ہیں سخت قسم کے تدامت پندوں کی بھی ان وزراء کے حامی ہیں  
اور تجھے جیسا کہ ہمارے سامنے ایک مقصد رانگان عالم نے کہا۔ آج کے افغانستان میں ملاویں  
اور فوجانوں میں کوئی اختلاف نہیں۔

حکمرت افغانستان کا رادہ ہے کہ ملکے مکمل تعلیم کو بعد یہ طبقوں پر از مر نو ترتیب دیا  
جائے اور ساتھ ماتھ افغانستان اور ہماری مالک کے دربیان والی سڑکوں کی مرمت کی  
جائے۔ نئی یونیورسٹی بذریعہ ترقی کر رہی ہے اور اس کے لئے پہلے ہی ایک خوبصورت  
اور وسیع محلِ مخصوص کر دیا گیا ہے سب سے پہلے شعبہ طب قائم کیا گیا ہے۔ اور اس میں  
اعلیٰ تعلیم شروع ہرگئی ہے۔ دوسرا شعبہ جس کا قیام زیر غور ہے وہ سول انجینئرنگ کا  
ہو گا۔ رہائش کا سال تو کامیابی کو پشاور سے طلب نے والی ایک نئی سڑک آنندہ دو سال

---

لئے یہ بیان سراسر مسحور اور سید سلیمان ندوی کی آفاق رائے سے دیا گیا۔

کے حصہ میں مکمل ہو چکی ہے اور یہ سڑک اس لئے بہت اہم ہے کیا وطنی ایشیا کو وطنی یورپ سے قریب کر دیتی ہے۔

اعلیٰ حضرت شاہ افغانستان نے ہمیں شرف باریابی بنخواہ اور کافی طویل گفتگو برقرار رہی اعلیٰ حضرت کی سب سے بڑی خواشی یہ ہے کہ ان کا ملک پہلے پھرے اور اپنے ہمایہ مالک سے صلح اور آشتی قائم رکھئے۔

افغانستان آج ایک متحد ملک ہے جہاں ہر طرف بیداری کے اثمار پائے جاتے ہیں اور حکام کافی سرچ بچار کے بعد نہیں پروگرام بناتے ہیں۔ افغانستان سے ہم اس تھیں کے ساتھ و اپنے روسی ہیں کہ اگر موجودہ حکام کو دس سال تک اپنا کام جاری رکھنے کا موقع مل جائے تو بلاشبہ رشبہ افغانستان کا مستقبل شاندار ہو گا۔

---

# گول میز کانفرننس مسلم مندوین کے وسیلے کی وضاحت میں بیان

جتو  
۶ دسمبر ۱۹۳۳ء کو شائع ہوا

میں پندت جواہر سل نہر کے خلوص اور صاف گوئی کی ہمیشہ سے قدر کرتا رہا ہوں۔ لیکن مجھے کبھی طاقت کا شرف حاصل نہیں ہوا مہما بھائی معتبر ضمین کے جواب میں جو تازہ ترین بیان انھوں نے دیا ہے اس سے خلوص پہنچتا ہے اور یہ چیز آج تک کے مہدوستانی سیاستدانوں میں کمیاب ہے بہر حال ایسا معلوم ہوتا ہے کہ کچھ تین سالوں میں جو گول میز کانفرنس ندن میں مخدود ہوتی ہیں ان میں شریک ہونے والے مندوین کے روایت کے متعلق انہیں پوچھے حالات معلوم نہیں۔

پندت جی کا خیال ہے رہمنٹر کا ندھی نے ذاتی طور پر مسلمانوں کے تمام مطالبات کو اس نشرت پر قبل ریا تھا کہ آزادی کی جنگ میں مسلمان پوری امداد کا یقین دلائیں اور یہ کفر قدواری سے زیادہ رجحت پسندی کی وجہ سے مسلمانوں نے اس شرط کو نہیں مانا ندن میں جو کچھ ہر اس تک متعلق نہ کورہ بالا بیان بالکل غلط اور بے بنیاد ہے۔

پندت جواہر سل نہر نے فرمایا ہے کہ آغا خان مسلمانوں میں سیاسی رجحت پسندی (POLITICAL RE-ACTIONARISM) کے سب سے بڑے محرك ہیں حقیقت اس کے بالکل برعکس ہے کیونکہ خود سر اغا خان نے میری اور کمی اور مہدوستانی مندوین کی مرجو دگی

میں ستر گاندھی کی یہ تیعنی دلایا تھا کہ اگر نہ دیا کا انگریز مسلمانوں کے مطابق ہے مان لے تو مسلمانوں کا بچہ پھر جنگِ نادی میں ستر گاندھی کے اشارے پر چلنے کے لئے تیار ہو گا۔

سٹر گاندھی نے آغا خان کے الفاظ پر کافی غور و خوض کرنے کے بعد مسلم مطالبات منظر کر رہے کی پیش کش کی ہیں میں جگہ جگہ شرائط اور قبود تھیں۔ پہلی شرط یہ تھی کہ ستر گاندھی مسلمانوں کے مطالبات کو صرف ذاتی طور پر نہیں گئے اور بعد ازاں کانگریز سے وہ اپنے مطالبات تسلیم کرنے کی کوشش کریں گے لیکن وہ اس ضمن میں کوئی حتمی وعدہ نہیں کر سکتے میں نہ اُن سے وہ خواست کی وہ کانگریز کی مجلس انتظامیہ کو تاروے کے کراپی پیش کش کی تائید حاصل کر لیں۔ اس کے جواب میں انہوں نے فرمایا کہ کانگریز اس مسئلہ میں کبھی انہیں کلی اختیارات میں کے لئے تیار نہ ہو گی۔

اگر پنڈت جواہر لال نہرو پسند کریں تو منصر وہی نایڈر سے بحوالہ وقت بیرے پاس بیٹھی ہری تھیں معلوم کر سکتے ہیں کہ گاندھی جی کے روایہ کے متعلق انہیں میرے ساتھ اتفاق ہے یا نہیں۔ گاندھی جی سے پھر کہا گیا کہ کم از کم نہدو اور سکھ نہدو میں سے ہی وہ اپنی پیش کش کی تائید کر لیں اس پر ستر گاندھی جی نے کوشش تو ضرور کی لیکن وہ ناکام رہے اور پائیوریٹ طور پر ان لوگوں کے روایہ کے متعلق مایوسی کا اظہار کر دیا ہے۔

سٹر گاندھی کی دوسری اور غیر مصنفانہ شرط یہ تھی کہ مسلمانوں اچھتوں کے مختبر مطالبات ابتداء بالخصوص نمائندگی میں خاص مراعات کے مطابق ہے کہ حیثیت نہ کریں۔ اس کے جواب میں ستر گاندھی کو بتا دیا گیا کہ مسلمانوں کے لئے یہ شرط اس لئے قابل تقبل نہیں کہ وہ خود اس قسم کے مطالبات پیش کر رہے ہے ہیں۔ البتہ اگر ستر گاندھی اچھتوں سے اپنے طور پر اس بارے میں کوئی سمجھوتہ کر لیں تو مسلمانوں کو کوئی اعتراض نہ ہو گا۔

لیکن ستر گاندھی اپنی شرائط پر اڑے رہے۔ کیا میں دریافت کر سکتا ہوں کہ اپنے لہبانِ عالم سرشست خجالات کے پیش نظر پنڈت جواہر لعل نہر و اس انسانیت

کش شرط کی کیسے حمایت کریں گے۔

یہیں اصل راتعات مشرکانہ صھی اور مسلم مندوہین کے درمیں مذاکرات کے اس گفت و شنید کی ناکامیابی کی اصل وجہ مسلمان مندوہین کی سیاسی رجعت پسندی تھی یا دوسری کی سیاسی تنگ نظری؟ اس سال کا جواب پنڈت جواہر علی نہر و خود ہی دی۔ مہرہنف آغا خان نے دو سال پہلے جو پیش کش کی تھی وہ اب تک تماہم ہے۔ اگر پنڈت جواہر علی نہر کی قیادت میں ہندو یا کاغذیں مسلمانوں کے ان مطالبات کو جھیل دہ کل ہند آمیت ہونے کی حیثیت سے اپنے حقوق کی حفاظت کے لئے ضروری سمجھتے ہیں مان لیں تو مسلمانوں بھی بقول آغا خان، جنگ آزادی میں ہندوستان کی اکثریت والی قوم کے شکر کے ساتھ اوفی احمدت گزاریں کی حیثیت سے مشریک ہونے کے لئے تیار ہیں میکن اگر یہ پیش کش پنڈت جی کو قبول نہیں تو کم از کم انہیں یہ زیب ہندی دیتا کہ وہ مسلمانوں کو سیاسی معاملات میں رجعت پسندی کا مہم قرار دی۔ اس صورت میں وہ لوگ جو ہندوؤں کی فرقداری کے مقاصد کو اچھی طرح سمجھتے ہیں اس نتیجہ پر پہنچنے میں حق بجا ہوں گے کہ پنڈت جی فرقدارانہ فیصلہ کے خلاف ہندو ہاسجہ کی جاری کردہ فہم کے ایک سرگرم دکن ہیں۔

مسلمانوں کے خلاف پنڈت جواہر علی نہر کا دوسرا الزام یہ ہے کہ ان میں چند ایک تعطی طور پر اصول قومیت کے منکر ہیں۔ اگر قومیت سے ان کی مراد یہ ہے کہ مختلف مذہبی جماعتوں کو حیاتیاتی معنوں میں طاحنا کر ایک کو دیا جائے تو پھر میں خود ہی نظر سیہ قومیت کے انکار کا مجرم ہوں۔ میرے خیال کے مطابق ہندوستان کے خصوصی حالات کے پیش نظر ان معنوں میں یہاں ایک قوم کی تشکیل نا ممکن ہی نہیں بلکہ نامناسب بھی ہے اور پھر ان معنوں میں تو قومیت کے سب سے برٹے مخالف مشرکانہ صھی ہیں جنہوں نے اچھوتوں کو دوسری جماعتوں کے ساتھ مدغم ہونے کے خلاف جہاد کو

اپنی زندگی کا سب سے بڑا شن بنایا ہر اپنے اور جو صرف یہ چاہتے ہیں کہ اعلیٰ ذات کے ہندوؤں اور اچھوتوں کے دریان کسی قسم کا اصل اتحاد پیدا کئے بغیر رہی ان کو ہندوؤں کا ایک حصہ سمجھا جائے جہاں تک میں بھجو سکا ہوں مشرکانہ زندگی کا اچھوتاں کو پیغام یہ ہے: یہ ہندوصرم کو مت چھوڑو۔ ہندو مت میں رہو یکن ہندو بننے کی کوشش نہ کرو۔ لیکن ایک ایسے شخص کو جو اصول قویت کا ان معنوں میں مخالف ہو کر مختلف ذہبی جاتیں اپنی انفرادیت نہ کھو ٹھیں لازمی طور پر قویت کا وہ منہن کہا جا سکتا۔ یہ اس لئے کہ ہندوستان میں مختلف جماعتوں کے کئی مفادات میں طور پر مشترک ہیں اور جہاں تک ان مشترک مفادات کا تعلق ہے مختلف جماعتوں میں کسی نہ کسی سمجھوتہ کا امکان ضرور ہے بلکہ میرا تو یہ یقین ہے کہ اس قسم کا سمجھوتہ لازمی طور پر ہر کو رہے گا۔ موجودہ حالت ملک کی سیاسی ترقی کی راہ میں ایک لاذمی منزل ہے۔ جبکہ ایک تحدی ہندوستان کی بیانات ٹھوس حقائق پر رکھنی ہوگی۔ یعنی یہ کہ اس ملک میں ایک سے زیادہ قبیل آباد ہیں۔ جتنی جلدی بھی ملک کے سیاست و ان واحد قویت کے خیال کو جس کا مطلب مختلف جماعتوں کو حیاتیاتی طور سے مغلوم کرنے کے سوا کچھ اور نہیں ترک کر دیں ہم سب کے لئے اسی قدر اچھا ہے پنڈت جواہر لال نہرو کا یہ بھی خیال معلوم ہوتا ہے کہ مسلمان مذہبی طور پر تو جمہوریت کے قابل ہیں میکن عملی طور پر اس سے خلاف ہیں۔ لیکن وہ اس حقیقت کو نظر انداز کر رہیتے ہیں کہ جدا گانہ انتخابات اور دوسری تمام حقوقی تدبیر جن پر مسلمان مصروف ہیں ان کا واحد مقصد یہی ہے کہ نیتاً غریب اور پس ماندہ جماعت کے آٹھ کوڑا مسلمان جمہوریت کے حقیقی فائدے میں سے باشكل محروم نہ کر دیئے جائیں۔ مسلمان حقوقی تدبیر اس لئے نہیں چاہتا کہ وہ جمہوری نظام سے خلاف ہے بلکہ اس لئے کہ وہ جمہوریت کی اُڑ میں کسی ایک مذہبی جماعت کے غلبے سے بچنا چاہتا ہے۔ وہ حقیقی معنوں میں جمہوریت کے قیام کا خواہاں ہے نواہ اُس کے لئے اسے جمہوریت کی ظاہری شکل ہی کو قربان لے لیا پڑے۔

پنڈت جی نے ہزار بائیس آف انگلش، داکٹر شفاعت احمد اور میری ان تغایر کی طرف اشارہ کیا ہے جو دارالعلوم کے بہت سے میران کے سامنے کی گئی تھیں۔ اس کے ساتھی میں صرف آنا ہی کہوں گا کہ وہ بیانات جو ہماری طرف مسوب کئے رکھے ہیں وہ سرا مرغفلط اور یہ بیاد ہیں۔ اس قسم کی دلیل میں ہماری تغایر کے اصل من میں کی بجائے کسی اخباری نمائندہ کے تاثرات کا حوالہ دینا بالکل بے معنی ہے۔ کتنی ہندوستانی ایک لوگو کے لئے بھی یہ مانع کئے تیار نہیں کہ ہندوستان میں نظام حکومت انگریز کے بغیر نہیں چل سکتا۔

آخر میں پنڈت جاہر علی نہروں سے ایک میدھاس اسال کرنا چاہتا ہوں۔ جب تک انگریز دالی قوم دس کروڑ کی ایکسٹر کے کم سے کم تحفظات کو خوبی دوں اپنی بفت کے لئے خود ری سمجھتی ہے زمان لے اور زہی ثالث کا فیصلہ تسلیم کرے بلکہ واحد تربیت کی یہی رٹ لگاتی رہے جس میں صرف اس کا اپنا ہی نامہ ہے ہندوستان کا مسئلہ کیسے حل ہر سنت ہے؟ اس سے صرف دو صورتیں نکلتی ہیں۔ یا تو انگریز دالی ہندوستانی قوم کو یہ ماننا پڑے گا کہ وہ مشرق میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے برتاؤی سامراج کی ایجمنٹ بھی رہے گا۔ یا پھر بلکہ کوئی بھی تاریخی اور تمدنی حالات کے پیش نظر اس طرح تغیریم کرنا ہر چاک کہ موجودہ شکل میں انتخابات اور فرقہ وارانہ مسئلہ کا سوال ہی نہ رہے۔

---

# فرقہ وارانہ فیصلے کے متعلق کانگریس کے نظریہ کی وجت میں بنا

جو ۱۹ جون ۱۹۳۴ء کو شائع ہوا

کانگریس کا دعویٰ ہے کہ وہ ہندوستان کی تمام مذہبی جماعتیں کیلیاں طور پر نمائندگی کرتی ہے اور چونکہ فرقہ وارانہ فیصلہ کے متعلق ہندوستان میں اختلاف رائے ہے اس لئے زور دے سے تسلیم ہی کرتی ہے اور نہ ہی اسے نامنظور کرتی ہے۔ لیکن فرقہ وارانہ فیصلہ کے متعلق کانگریس کا تبصرہ انکار ہی کے برابر ہے حالانکہ اپنے دعویٰ کے مطابق کانگریس کو اس فیصلہ کے متعلق کسی قسم کی رائے کا اٹھارہ کرنا چاہیے تھا۔ کانگریس درستگ یحییٰ نے جان بوجھ کر اس حقیقت کو نظر انداز کر دیا ہے کہ اگرچہ اس فیصلہ کو قرطاس ابیض میں شامل کر دیا گیا ہے۔ لیکن اس کا ستر اس کے ساتھ دا بستہ نہیں بلکہ اس کی حیثیت باخل خلاف ہے۔ قرطاس ابیض کے دوسرے حصے صرف تجاویز ہیں لیکن فرقہ وارانہ فیصلہ ایک طے شدہ امر کی حیثیت رکھتا ہے جو برطانی وزیر عظم نے ان ہی لوگوں کی درخواست پر کیا تھا جو اس کی مخالفت کر رہے ہیں۔

اپنی قرارداد میں کانگریس نے اپنی فرقہ وارانہ ذہنیت کو چھپائے کی گوشش کی ہے۔ لیکن اس فعل نے ان کی چاول کو اس طرح ہے نقاب کر دیا ہے کہ کوئی مسلمان ان کے دھوکے میں نہیں آ سکتا اس نازک موقعہ پر میں مسلمانان ہند کو مشترہ دوں گا کہ ۱

باوجردیکہ فرقہ دارا نہ فیصلہ میں ان کے تمام مطالبات کو پورا نہیں کیا گیا وہ پامدھی کے ساتھ اس کی حمایت کریں ایک باعمل قوم کی حیثیت سے ود صرف یہی راہ اختیار کر سکتے ہیں۔

---

نقیم فلسطین کی حمایت میں پورٹ کے متعلق بیان  
 پنجاب پرانش مسلم لیگ کے زیر اہتمام عام اجلاس منعقدہ  
 لاہور میں ۲ جولائی ۱۹۳۸ کو پڑھاگیا

مجھے سخت انوس ہے کہ میں اس جلدِ عام میں جو سماں ناں لاہور آج فلسطین پورٹ  
 کے خلاف صلنے احتجاج بلند کرنے کی غرض سے منعقد کر رہے ہیں تحریکت نہیں کر سکتا۔ میں  
 میں مسلمانوں کو یقین دلانا چاہتا ہوں کہ عربوں کے ساتھ نا انصافی کا مجھے اتنا ہی شدید  
 احساس ہے جتنا مشرق قریب کی صورت حالات سے واتفاق کسی شخص کو ہر سکتا ہے۔ مجھے  
 تو اُید ہے کہ اہل برطانیہ کو اب بھی ان وعدوں کے ایضا پر مال کیا جاسکتے ہے جو انگلستان  
 کی طرف سے عربوں سے کئے گئے تھے۔ مجھے خوشی ہے کہ برطانوی پارلیمنٹ نے اپنی ایک  
 تازہ بحث میں ملکِ معظم کی حکومت کے فیصلہ پر نظر ثانی کرتے ہوئے مسئلہ نقیم فلسطین کے  
 مسئلے کوئی قطعی فیصلہ نہیں کیا۔ اسی فیصلہ سے مسلمانانِ عالم کو ایک موقع ملتا ہے کہ وہ پری  
 وت کے ساتھ اس امر کا اعلان کریں کہ وہ مدد جس کے حل کے برطانوی سیاستدان ملاشی  
 ہیں مخفف فلسطین ہی کا نہیں ہے بلکہ یہ ایک ایسا مسئلہ ہے جو تمام دنیلئے اسلام پر مشتمل  
 کے ساتھ اثر انداز ہو گا۔

مسئلہ فلسطین کو اگر اس کے تاریخی پس منظر میں دیکھا جائے تو فلسطین ایک خاص اسلامی مسئلہ ہے۔ بنی اسرائیل کی تاریخی کمروں میں دیکھا جائے تو فلسطین میں یہود کا مسئلہ تو تیرہ سو سال ہر سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے یوں شکم میں داخل سے قبل عتم ہو چکا تھا۔ جیسا کہ پروفیسر مریم نگار لکھتے ہیں یہود اپنی مرضی اور ارادے سے اس مکہ سے باہر چھیل گئے اور ان کے مقدس صحائف کا غالب حصہ فلسطین سے باہر ہی عرب بہار ایسا فلسطین کبھی بھی عیسائیوں کا مسئلہ نہیں رہا۔ زمانہ حال کے تاریخی انتخابات نے پڑھ دی ہر ہفت کی مہیٰ ہی کو مشتبہ قرار دیا ہے بالفرض اگر یہ بھی مانیا جائے کہ صلیبیوں جیگئے فلسطین کو عیسائیوں کا مسئلہ بنانے کی کوشش میں تھیں تو اس کوشش کو صلاح الدین کی فتوحات نے ناکام بنا دیا۔ لہذا میں فلسطین کو خالص اسلامی مسئلہ سمجھتا ہوں۔

شرق قریب کے اسلامی حاکم سے متعلق برطانوی سامر اجی ادا یہ کبھی بھی اس طرح بے نقاب نہیں ہوئے تھے جیسے رائل کمیشن کی پورٹ میں فلسطین میں یہود کے لئے ایک قومی وطن کا قیام تو محض ایک حیدر ہے حقیقت یہ ہے کہ برطانوی اپریلیزم سمازوں کے مقدرات مقدسہ میں مستقل سیادت کی نسلک میں اپنے لئے ایک تمام کی متلاشی ہے۔ پارلیمنٹ کے ایک بھر کے قول کے مطابق یہ ایک خطرناک تحریک ہے اور اس سے برطانوی اپریلیزم کے لئے لئے والی نسلکات کا مش خیر ہے۔ ارض مقدس جس میں مسجد عمر بھی شامل ہے کی مارش لار کی دھمکی کے ساتھ جس کے ساتھ ساتھ عربوں کی مردودت کا تصدیہ بھی پڑھا گیا ہے فرودخت برطانوی سیاست کا کارنامہ نہیں ہو سکتا بلکہ اس کے تدبیر کا نام ہے۔ یہودیوں کی زرخیز زبان اور عربوں کے لئے کچھ نقدی اور مقولی اور بخیز میں کہیں کہیں کوئی سیاسی دانائی نہیں۔ یہ تو برطانوی تدبیر کی شان سے گرا ہوا ایک نہایت ہی گھٹیا سرو طے ہے جو اس نامور قوم کے لئے باعث نہادت ہے جس کے نام پر عربوں سے آزادی اور اتحاد کے قطبی وعدے کئے گئے تھے۔

یہ رے لئے نامکن ہے کہ اس مختصر بیان میں فلسطین روپرٹ کی تفاصیل سے بحث کر مکوں لیکن تازہ تاریخی حالات میں یہ روپرٹ مسلمانانِ ایشیا کے لئے بڑی بڑی تروں کی سرمایہ دار ہے تجویز نے اس امر کو یا مکمل واضح کر دیا کہ مشرق قریب کے اسلامی علاقوں کی سیاسی وحدت راستہ حکام عربوں اور ترکوں کے فوری اتحاد کمرے سے ہی عمل میں آسکتا ہے ترکوں کو باقی ماندہ دنیا کے اسلام سے علیحدہ کر دینے کی پالیسی بھی تک جاری ہے۔  
گا ہے گا ہے یہ بھی صدابندہ ہوتی ہے کہ ترک تارک اسلام ہو رہے ہیں۔ ترکوں پر اس سے بڑا بہتان نہیں یاد رکھا جاسکتا۔ اس شرارت آئیز پاپنگٹن کے کاشکار وہی دوگ ہر سکتے ہیں جو اسلامی فقہ کی تدریجی سے ناولد ہیں۔

اہل عرب کو جن کا شعور مذہبی ظہورِ اسلام کا محبب بنا۔ اور جس نے مختلف اقوامِ ایشیا کو ایک یورپیت انجیر کامیابی کے ساتھ مخدود کر دیا۔ ترکوں سے ان کی معیبت کے زمانے میں غداری کے نتائج سے نافل نہ رہنا چاہیئے۔

شامی عروں کو یہ بھی یاد رکھا چاہیئے کہ اب وہ ان عرب بادشاہوں پر اعتماد نہیں کر سکتے جو مسئلہ فلسطین کے متعلق ایک آزاد ادازار ایماندار ارز فیصلہ کرنے سے تا صریح ہیں۔ عروں کا فیصلہ پورے غور و خوض کے بعد ایک آزاد فیصلہ ہونا چاہیئے جس کے لئے انہیں اس سند کے تمام پہلوؤں پر یورپی پروردی صورتی معلومات میر جوئی چاہیں۔

شامی مرجوہہ زماز ایشیا کی غیر عربی اسلامی سلطنتوں کے لئے بھی ایک ابتلاء ازماں کا درد ہے۔ کیونکہ تیسی خلافت کے بعد مذہبی اور سیاسی ہردو نوعیت کا یہ پہلا بین الاقوامی مسئلہ ہے جو تاریخی قریب اس کے ساتھ لاری ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ مسئلہ فلسطین مسلمانوں کو بالآخر اس مخدود امگریزی فرانسیسی امارے جس کو رسمی طور پر جمیعت اقوام کہا جاتا ہے کے متعلق بغور سوچنے اور ایک ایشیائی جمیعت اقوام کے قبام تک نہیں عملی ذرائع تلاش کرنے پر مجبور کرے۔

# شعبۂ تحقیقاتِ اسلامی کے قیام کی ضرورت پر بیان جو ۱۰ نومبر، ۱۹۳۶ء کو شائع ہوا

میں سر سُندر رحیمات خان کا نہایت منون ہوں کہ انھوں نے انڑ کا الجیت مسلم برادر مُلا ہبود کو بینام دیتے ہیں میرے تعلق بہت مشغفہ زد رائے کا انہیں کیا۔

میں ان کی اس تجویز پر کہ میرے کلام کے ناظرین اور میری تصانیف سے دلچسپی کرنے والے حضرات مجھے ایک تحلیل پیش کریں کچھ ضرور کہنا چاہتا ہوں۔ میرے خیال کے مطابق وہ اس کی ضروریات بحثیت مجموعی کسی ایک فرد واحد کی ضرورت سے کہیں زیادہ اہم ہوتی ہیں۔ خواہ اس کی تصانیف عامتہ ان اس کے لئے روحانی فیضان کا ذریعہ ہی کیوں نہ ہوں۔ ایک شخص اور اس کی ضروریات ختم ہر جاتی ہیں لیکن عالم اور ان کی ضروریات جو شے باقی رہی ہیں۔

تعالیٰ اسلامیہ کا لجج میں اسلامیات کے طرزِ جدید پر تحقیقی شعبۂ کاتیام صوبے کی اہم ترین ضرورت ہے کیونکہ مہدوستان کے کسی صوبہ میں اسلامی تاریخ، اہمیات، فہرست و تصرف سے لامبی کی وجہ سے آنا غایہ نہیں اٹھایا گیا جتنا پنجاب میں۔

یہ ہر ہی وقت ہے کہ اسلامی فلسفہ اور زندگی کا غائر مطابع نو کر کے لوگوں پر واضح

کیا جائے کہ اسلام کا اصل مقصد کیا ہے اور کس طرح اس خول نے جو موجودہ ہندوستانی مسلمانوں کے ضمیر پر چھایا ہوا ہے اس کے اصولوں اور خیالات کو دبایا ہے۔ اس خول کو فراؤ دور کرنے کی ضرورت ہے تاکہ نئی پود کا ہمیرا اس آلافش سے پاک ہر کو نظری اور آنادانہ طریق پر پورش یا سکے۔

اس قسم کے اطے سے اب بھی مسلمان کافی فائدہ اٹھا سکتے ہیں کیونکہ اسلام ایشیائی قوموں کی زندگی میں بڑا ہم جزو ہے اور رہے ہے اور بھی نوح انسان کی مذہبی اور فقہی ارتقا میں اس کا بہت بڑا حصہ رہا ہے۔

محبے امید ہے کہ ذیر عظم میری تجویز سے اتفاق کریں گے اور اپنے رسوخ کا استعمال میں لاکر اس تجویز کو کامیاب طور پر عملی جامد پہنائیں گے۔ میں اس نہ ڈین میں سورپے کی تھیسر رقم پیش کرتا ہوں۔

---

## سالِ نو کا پیغام

آل انڈیا ریڈیو کے لاہور اسٹیشن سے سیم بجنوری ۱۹۳۸ء کو نشر کیا گیا  
وہ حاضر کو علم عقلیہ اور سافر کی عدم امثال ترقی پر برافخر ہے اور یہ فخر یقین  
حق بجانب ہے آج زمانِ دنکان کی پہنائیں سمت رہی ہیں اور انسان نے فطرت کے  
امصار کی نقابِ کثائبی اور تسبیح میں یہ رکھ کر بیانی حاصل کی ہے لیکن اس تمام  
(ترق) کے باوجود اس زمانے میں ملکیت کے جبر و استبداد نے جھوڑپت، قومیت، اشتراکیت  
فطایافت اور زندگانی کیا کیا نقاب اور روح رکھے ہیں۔ ان فقاوتوں کی آڑ میں دنیا بھر میں  
قدر تحریت اور شرف انسانیت کی ایسی مٹی پیدا ہو رہی ہے کہ تاریخِ عالم کا کوئی تاریک  
سے تاریک صفحہ بھی اس کی مثال میں نہیں کر سکتا۔ جن نامِ نہادِ مددوں کو انسانوں کی قیادت  
اور حکومت پر دکل گئی ہے وہ خون ریزی، سفاک اور زبردست آناوی کے دیتا نامہت  
ہوئے۔ جن حاکموں کا یہ فرض تھا کہ اخلاقی انسانیت کے نامیں عالیہ کی حفاظت کریں اُن  
علم کرنے سے روکیں اور انسانیت کی ذہنی اور عملی سطح کو بلند کریں۔ انہوں نے ملکیت اور  
استعار کے جوش میں لاکھوں کروڑوں مظلوم بندگان خدا کو ہلاک و پامال کر دیا۔ صرف  
اس لئے کہ ان کے اپنے مخصوص گروہ کی ہوا اور مس کی تیکین کامان بھم پہنچا یا  
جائے۔ انہوں نے کمزور قوتوں پر قبضت حاصل کرنے کے بعد ان کے اخلاق ان  
کے مذبوب ان کی معاشرتی روایات، ان کے اتفاقیہ اور ان کے احوال پر دستِ تظاہل

دعاز کیا۔ پھر ان میں تفرقہ ڈال کر ان بد بختوں کو خون ریزی اور برادرکشی میں مصروف کر دیا تاکہ وہ غلامی کی اینیوں سے مدھر شد و غافل رہیں اور استغفار کی جونک چپ چاپ ان کا لہریتی ہے۔

بhosال گزر چکا ہے اس کو دیکھو اور نوروز کی خوشیوں کے درمیان بھی دنیا کے واقعات پر نظر ڈاو تو معلوم ہرگما کہ اس دنیا کے ہر گوشہ میں چاہے وہ فلسطین ہو یا جس ہسپانیہ ہر یا چین یا ایک قیامت برپا ہے۔ لاکھوں انسان بیداری سے مت کے گھاٹ آثار سے جا رہے ہیں۔ سامن کے تباہ کن آلات سے تمدن انسانی کے عنیم اشان آثار کو خود مم کیا جا رہا ہے اور جو حکومتیں فی الحال آگ اور خون کے اس تلاشے میں علاشرکیٹ نہیں ہیں وہ اقتصادی میدان میں کمزوروں کے خون کے آخری قطرے تک چوس رہی ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ دنیا یہی میں یوم حشر آن پہنچا ہے، ہر شخص نفسی کہہ رہا ہے اور کسی دوسرے کے لئے سمجحت اور ہمدردی کی کوئی آواز سنائی نہیں دیتی۔

تمام دنیا کے ارباب فکر و مخدوم سوچ رہے ہیں کہ تمذب و تمدن کے اس عروج اور انسانی ترقی کے اس کمال کا انجام یہی ہنا تھا کہ انسان ایک دوسرے کی جان دمال کے دشمن بن کر کہ ارض پر زندگی کا قیام نا ممکن بنادیں۔ وراسمل انسان کی بقدا کا راز انسانیت کے احترام میں ہے اور جب تک تمام دنیا کی علمی قوتیں اپنی توجہ کو احترام انسانیت کے درس پر مرکوز رہنے کر دیں۔ وہ دنیا بستر دنیوں کیستی رہے گی کیا ہم نے نہیں دیکھا کہ ہسپانیہ کے باشندے ایک نسل، ایک زبان، ایک نمہیں اور ایک توہن رکھنے کے باوجود محض اقتصادی سامن کے اختلاف پر ایک دوسرے کا گلہ کاٹ رہے ہیں اور اپنے بھتوں اپنے تمدن کا نام و نشان ٹارہے ہیں ماں و ائمہ سے صاف غلام ہر بیج کو قومی وحدت بھی ہرگز قائم و دام نہیں۔ وحدت صرف ایک ہی تعبیر لہ بیان اطایا کے جس پر جلد فلسطین میں بارہ منی جو فلسطین کی تقسیم کے سلسلے میں پل کیجیہن کی معارض کے تینجی میں فاتح ہوئی۔ سپین میں خانہ جنگی اند جاپان کی چین کے خلاف افوج کشی کی طرف اشارہ ہے۔

اور وہ بھی نوح انسان کی وحدت ہے جو رنگِ دل و زبان سے بالاتر ہے جب تک اس نام نہاد جھوپیت اس پاپک قوم پرستی اور اس ذمیں ملکیت کی لختتوں کو مٹایا نہ جائے گا۔ جب تک انسان اپنے عمل کے اعتبار سے الخلق عیال اللہ کے اصول کا قابل نہ ہو جائے گا جب تک جغرافیہِ وطن پرستی اور رنگِ دل کے اعتبارات کو نہ مٹایا جائے گا۔ اس وقت تک انسان اس دنیا میں فلاح و سعادت کی زندگی بسرز کر سکے گا اور آخرت، حیرت، اور مساوات کے شاندار افلاط شرمندہ معنی نہ ہوں گے بیش حالات ہیں نہ سال کی ابدا اس دعا کے ساتھ کرنی چاہیئے کہ خداوند کریم حاموں کو انسانیت اور نوع انسان کی محبت عطا فرمائے۔

# اسلام اور قومیت پر مولانا حسین احمد کے بیان کا جواب

جو  
وزنامہ احسان " لاہور میں ۹ مارچ ۱۹۳۵ء کو شائع ہوا  
میں نے اپنے شعر ہے

سرد و برس مر منبر کو ملت از وطن است

چہ بے خبر ز مقام محمد عربی است

میں فقط ملت " قوم " کے معنوں میں استعمال کیا ہے۔ اس میں کچھ شک نہیں کہ عربی میں یہ نفظاً اور بالخصوص قرآن مجید میں شرعاً اور دین " کے معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ لیکن حال کی عربی، فارسی اور ترکی زبان میں بکثرت نہادات موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ملت " قوم " کے معنوں میں بھی مستعمل ہوتا ہے۔ میں نے اپنی تحریر میں بالعموم ملت " بمعنی قوم ہی استعمال کیا ہے لیکن چونکہ نفظ ملت کے معنی زیر بحث مسائل پر چنان مرث نہیں میں اس نئے میں اس بحث میں پڑے بغیر تعلیم کرتا ہوں۔ کہ مولانا حسین احمد کا ارشاد یہی تھا کہ اقوام اولٹان سے بنتی ہیں مجھ کو حقیقت میں مولانا کے اس ارشاد پر بھی اعتراض نہیں اعتراض کی گنجائش اس وقت پیدا ہوتی ہے جب یہ کہا جائے کہ زمانہ حال میں اقوام کی تشکیل اولٹان سے ہوتی ہے اور ہندی مسلمانوں کو مشورہ دیا جائے کہ وہ اس نظر پر کو اختیار کریں۔ ایسے مشورہ سے توبیت کا جدید

فرنچ نظریہ ہمارے سامنے آتا ہے جس کا ایک اسم پھروسی ہے جس کی تنقید ایک مسلمان کے نئے اذیں ضروری ہے نوں سے کہ میرے اختراض سے مولانا کو یہ شہر ہرا کہ مجھے کسی سیاسی جماعت کا پرائیگنڈ اقصود ہے جاہا وکلا میں تظریہ و طفیت کی تردید اس زمانے سے کہ رہا ہر جگہ دنیا میں اسلام اور ہندوستان میں اس نظریہ کا کچھ ایسا پڑھا بھی نہ تھا مجھ کو یورپ مصنفوں کی تحریروں سے ابتدا ہی سے یہ بات اچھی طرح معلوم ہو گئی تھی کہ یورپ کی ملکات اغراض اس امر کی مقاصنی ہیں کہ اسلام کی وحدت دینی کو پارہ کرنے کے لئے اس سے ہبہ ترا اور کوئی حدیث نہیں کہ اسلام حاکم میں فرنچ نظریہ و طفیت کی اشاعت کی جائے پناہ پوچان لوگوں کی یہ تدبیر جگہ غیرمیں کامیاب بھی ہو گئی اور اس کی انتہا یہ ہے کہ ہندوستان میں اب مسلمانوں کے بعن وینی پڑھا بھی اس کے حامی نظر آتے ہیں زندگی کا اٹ پھیر بھی عجیب ہے ایک وقت تھا کہ ہم مغرب زدہ پڑھے مجھے مسلمان تفریح میں گرفتار تھے اب علماء اس وقت میں گرفتار ہیں شاید یورپ کے چدید نظریے ان کے لئے جاذب نظر ہیں گرفتار

نو ز گرد و کعب ساخت حیات

### گز افزونگ آئیش لات دنات

میں نے ابھی عرض کیا تھا کہ مولانا یہ ارشاد کہ اقوام اور طاں سے بھی یہ قابل اقتراض نہیں اس لئے کہ قدیم الایام سے اقوام اور طاں کی طرف اور اوطاں اقوام کی طرف فربہ ہوتے چلے آتے ہیں ہم سب ہندی ہیں اور ہندی کہلاتے ہیں ہم کرہ ارضی کے اس حصہ میں بود راش رکھتے ہیں جو ہند کے نام سے ہوسوم ہے عالمیاً چین، عربی، جاپانی، ایرانی وغیرہ وطن کا نفظ جو اس قول میں مستعمل ہوا ہے محض ایک جعل فیانی اصطلاح ہے اور اس حیثیت سے اسلام سے متصادم نہیں ہوتا اس کے حدود اچھے ہیں اور کل کچھ کل تک اہل برما ہندوستانی تھے اور آج بھی ہیں انہوں

میں ہر انسان فطری طور سے اپنے جذبہ بھوم سے محبت رکھتا ہے اور بقدر اپنی بساط کے اس کے لئے قربانی کرنے کو تیار رہتا ہے بعض نادان لوگ اس کی تائید میں حصہ الوطن من الایمان کا مقولہ حدیث سمجھ کر پیش کیا کرتے ہیں۔ حالانکہ اس کی کوئی ضرورت نہیں مگر زمانہ حال کے سیاسی لڑی پھر میں وطن " کا مفہوم مخفف جذبہ انسانی سنبھل بلکہ وطن ایک اصول ہے ہدایت اجتماعیہ انسانیہ کا اور اس اعتبار سے ایک سیاسی تصور ہے جو نئے اسلام بھی ہدایت انسانیہ کا ایک قانون ہے اس نے جب لفظ "وطن" کو ایک سیاسی تصور کے طور پر استعمال کیا جائے تو وہ اسلام سے متصادم ہو رہا ہے مولانا حسین احمد صاحب سے ہمہ راست بات کو کون جانتا ہے کہ اسلام ہدایت اجتماعیہ انسانیہ کے اصل کی حیثیت میں کوئی پچک اپنے اندر نہیں رکھتا اور ہدایت اجتماعیہ انسانیہ کے کسی اور میں سے کسی قسم کا راضی نام یا سمجھوتہ کرنے کو تیار نہیں بلکہ اس امر کا اعلان کرتا ہے کہ ہر دن تر العسل جو غیر اسلامی ہے۔ ناصحون و مردوں نے اس کیلئے سے بعض سیاسی مباحث پیدا ہوتے ہیں جن کا ہندوستان سے خاص تعلق ہے۔ مثلاً یہ کہ یا مسلمان اور ہر کوئی کے ساتھ مل کر نہیں رہ سکتے یا ہندوستان کی مختلف قومیں یا قبیلیں ملکی اغراض کے لئے متحده نہیں ہو سکتیں دیگرہ دیگرہ لیکن چونکو میرا مقصد اس وقت صرف مولانا حسین احمد صاحب کے قول کے ذمہ پہلو کی تنقید ہے اس نے میں ان مباحث کو نظر انداز کرنے پر مجبور ہوا۔

اسلام کے مذکورہ بالادعویٰ پر حقل دلائل کے علاوہ تجوہ بھی شاہی ہے اول یہ کہ اگر عالم بشریت کا مقصد اقوام انسانی کا امن پسلاستی اور ان کی موجودہ اجتماعی ہتھیں کو پہل کر ایک واحد اجتماعی نظام قرار دیا جائے تو رسول نے نظام اسلامی کے کوئی اور اجتماعی نظام ذہن میں نہیں آسکتا کیونکہ جو کچھ قرآن سے میری سمجھ میں آیا ہے اس کی رو سے اسلام مخفف انسان کی اخلاقی اصلاح ہی کا داعی نہیں بلکہ عالم بشریت کی اجتماعی

زندگی میں ایک تدریجی مگر اساسی انقلاب بھی چاہتا ہے جو اس کے قومی اور نسلی نقطہ نظر کا بدل کر دیں گے انسانی ضمیر کی تخلیق کر کے تاریخ اور ایمان اس بات کی شاہزادی ہے کہ قدم زمانہ میں دین " قومی تھا جیسے مصروفی ، یونانیوں اور ہندوؤں کا ۔ بعد میں نسل " قرار پایا جیسے یہودیوں کا مسیحیت نے یہ تعلیم دی کہ دین " انفرادی اور پرائیوریٹ ہے جس سے بدنخت یورپ میں یہ بحث پیدا ہوئی کہ دین چونکہ پرائیوریٹ عقائد کا نام ہے ۔ اس واسطے انسانوں کی اجتماعی زندگی کی ضامن صرف " سیٹ " ہے یہ اسلام ہی تھا جس نے بھی نوع انسان کو سب سے پہلے یہ پیغام دیا کہ دین نہ قومی ہے نہ نسلی ہے ۔ نہ انفرادی ہے اور پرائیوریٹ بلکہ خالصہ انسانی ہے اور اس کا مقصد باوجود تمام فطری اتفاقیات کے عالم بشریت کو متعدد منظم کرنا ہے ۔ ایسا دستور اصل قوم اور نسل پر بنائیں کیا جا سکتا ہے اس کو پرائیوریٹ کہ سمجھتے ہیں ۔ بلکہ اس کو صرف عقدات پر ہی بھی کہا جا سکتا ہے صرف یہی ایک طریق ہے جس سے عالم انسانی کی جذباتی زندگی اور اس کے انکار میں یہی تھی اور ہم آئندگی پیدا ہو سکتی ہے جو ایک امت کی تشکیل اور اس کی بقا کے لئے ضروری ہے کیا خوب کہا ہے مولانا رومی نے ۔

### ہم دلی از ہم زبانی بہتر است

اس سے علیحدہ رہ کر جو اور راہ اختیار کی جائے وہ راہ لا دیں کی ہو گی اور شرف انسانی کے خلاف ہو گی چنانچہ یورپ کا تجربہ دنیا کے سامنے ہے جب یورپ کی دینی وحدت پارہ پارہ ہو گئی اور یورپ کی اقوام علیحدہ علیحدہ ہرگیئں رہان کو اس بات کی فکر پیدا ہوئی کہ قومی زندگی کی اساس کیا قرار پائے ؟ ظاہر ہے کہ مسیحیت ایسی اساس زبان مکتی تھی ۔ انہوں نے یہ اساس وطن کے تصور میں تلاش کی ۔ کیا انجام ہوا اور ہوا ہے اُن کے اس انتخاب کا ؟ نو تھر کی اصلاح غیر مسلم عقیدت کا دور اور اصول دین کا " سیٹ " کے اصولوں سے افراد بلکہ جگ یہ تمام قوتیں یورپ کو

وچکیل کر کس طرف لے گئیں؟ لا رینی، دہربت اور اقتداری جگنوں کی طرف کیا مولانا حسین احمد بہ چاہتے ہیں کہ ایشیا میں بھی اس تجربہ کا اعادہ ہو۔ مولوی صاحب زمانہ حال میں قوم کے لئے وطن کی اساس ضروری سمجھتے ہیں۔ بے شک زمانہ حال نے اس اساس کو ضروری سمجھا ہے۔ مگر صاف ظاہر ہے کہ یہ کافی نہیں بلکہ بہت می اور قوتیں بھی ہیں جو اس قسم کی قوم کی تکمیل کے لئے ضروری ہیں۔ مثلاً دین کی طرف سے بے پرواہی۔ سیاسی روزمرہ مسائل میں انہماں اور علی ہذا القیاس۔ اور دیگر موثرات جن کو ہم بین اپنے ذہن سے یہدا کریں، تاکہ ان ذرائع سے اس قوم میں یہن جھتی اور ہم آہنگی پیدا ہر سکے۔ مولوی صاحب اس بات کو نظر انداز کر جاتے ہیں کہ اگر ایسی قوم میں مختلف ادیان دمل بروں تو بھی رفتہ رفتہ وہ تمام ملیں مٹ جاتی ہیں۔ اور صرف لا دینی اس قوم کے افراد میں وجد اشتراک رہ جاتی ہے کوئی دینی پیشہ اور کیا ایک عامہ آدمی بھی جو دین کو انسانی زندگی کے لئے ضروری جانتا ہے۔ نہیں چانتا کہ مندوستان میں ایسی صورت حالات پیدا ہرہ۔ باقی رہے مسلمان، سو افسوس ہے کہ ان سادہ لوہوں کو اس نظر پر یقینیت کے لامز اور عواقب کی پوری حقیقت معلوم نہیں اگر بعض مسلمان اس فریب میں مبتلا ہیں کہ دین اور وطن بیخیت ایک سیاسی تصور کے یہ جارہ مکتے ہیں قوم مسلمانوں کو بروقت انبیاء کرتا ہوں کہ اس راد کا آخری مرحلہ اول تولا دینی ہوگی اور اگر لا دینی ہوگی اور لا دینی نہیں تو اسلام کو محض ایک اخلاقی نظریہ سمجھ کر اس کے اجتماعی نظام سے بے پرواہی۔

مگر خوفزدہ مولانا حسین احمد کے ارشاد میں پوشیدہ ہے وہ زیادہ وقت نظر کا مخلج ہے۔ اس لئے میں ایک کتاب ہوں کہ قارئین مندرجہ ذیل سطور کو غور سے پڑھنے کی تحریف کو ادا فرمائیں گے۔ مولانا حسین احمد عالم دین ہیں اور جو نظریہ انہوں نے قوم کے سامنے پیش کیا ہے اُمت محمدیہ کے لئے اس کے خطرناک عواقب سے وہ بے خبر نہیں ہو سکتے۔

انہوں نے لفظ "قوم" استعمال کیا یا لفظ ملت یہ بحث غیر ضروری ہے ہر اس لفظ سے اس جماعت کو تعبیر کرنا جوان کے تصورات میں امت محمدی ہے اور اس کی اس وطن قرار دینا ایک نہایت دشمن اور انور مناک امر ہے۔ ان کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ انہیں اپنی غلطی کا احساس تو ہو رہا ہے لیکن یہ احساس ان کو غلطی کے اعتراف یا اس کی تلافی کی طرف نہیں لے گی انہوں نے لفظی اور لغوی تاویل سے کام لے کر عذر گناہ بدتر از گناہ کا ارتکاب کیا ہے۔ ملت اور قوم کے بخوبی ذوق اور امتیاز سے کی تسلی ہو سکتی ہے؟ ملت کو قوم سے متاز قرار دینا ان لوگوں کی تشفی کا باعث تو ہو سکے جو دین اسلامی کے حقائق سے نااتفاق ہیں واتفاق کار لوگوں کی قول دھر کا ہوئیں وہ سکتا۔

آپ نے سوچا ہیں کہ آپ اس توضیح سے دونغلطا اور خطرناک نظریہ مسلمانوں کے سامنے پیش کر رہے ہیں ایک یہ کہ مسلمان بیکیت قوم اور ہر سکتے ہیں اور بیکیت ملت اور دوسری یہ کہ از روئے قوم چونکہ وہ ہندوستانی ہیں اس نئے نہب کر علیحدہ چھوڑ کر انہیں باقی افراد میں کی قیمت یا اہنگ و ستائیت میں جذب ہو جانا چاہیے۔ صرف قوم اور ملت کے افاظ کا فرق ہے درجہ نظریہ وہی ہے جس کا ذکر اور صراحت جس کے اختیار کے لئے اس ملک کی اکثریت اور اس کے رہنماؤں کے دن پہاڑ کے مسلمانوں کو تلقین کرتے رہتے ہیں۔

یعنی یہ کہ نہب اور بیکیت جدا جدا چیزیں ہیں اس ملک میں دینی ہے تو نہب کو محض انفرادی اور پر ایجادی پہنچ سمجھو اور اس کو افراد تک ہی محدود رکھو۔ یا اسی اعتبار سے مسلمانوں کو کوئی دوسری میلحدہ قوم تصور نہ کرو۔ اور اکثریت میں مدغم ہو جاؤ۔ مولا نافہ یہ کہہ کر کہ میں نے لفظ ملت اپنی تقریر میں استعمال نہیں کیا بلکہ ہر کوئی ہے مگر وہ ملت کو وطنی قوم سے بالاتر سمجھتے ہیں اور وہ قبول میں زمین و آسمان کا فرق ہے گویا۔

اگر قوم زمین ہے تو ملت بمنزلہ انسان ہے۔ لیکن معناً اور عملًا آپ نے ملت کی اس ملک میں کوئی حیثیت نہیں چھوڑی اور آنکھ کردار مسلمانوں کو یہ وعظ فرمادیا ہے کہ ملک و سیاست کے اقباب سے اکثریت میں جذب ہو جاؤ۔ قوم قویت کو انسان بناؤ۔ دین فطرت زمین نہتا ہے تربیتے دو۔ مولانا نے یہ فرض کر کے کہ مجھے ذمہ اور ملت کے معانی میں فرق معلوم نہیں اور شعر لکھنے سے جہاں میں نے مولانا کی تقریر کی اخباری رپورٹ کی تحقیق تکی وہاں تاہوں کی ورق کرداری بھی نہ کر سکا مجھے زبان عربی سے بے بہرہ ہونے کا طعنہ دیا ہے۔ یہ طعنہ سرآنکھوں پر میکن کیا اچھا ہوتا اگر میر خاطر نہیں تو عامۃ المسلمين کی خاطر تاہوں سے گزر کر قرآن تجیم کی طرف مولانا رجوع کر لیتے اور اس خطرناک اور غیر اسلامی نظریے کو مسلمانوں کے مدد منے رکھنے سے پیشتر خداۓ پاک کی نازل کردہ مقدوس وجہ سے بھی استشہاد فرماتے۔ مجھے تسلیم ہے کہ میں عالم دین نہیں نہ عربی زبان کا ادیب ہے۔

فَلَنْدَرْ جِزْدُو حِرْفٌ لَّا لَهُ كُلُّهُ بَحْبُي نَهْيِنْ رَكْحَا  
فَقِيهْ شَهْرٌ قَارُونْ ہے لَغْتَ لَهُ جَمَازِي کَا

لیکن آپ کو کون کی چیز مانع آئی گئی آپ نے صرف قاموس پر اکتفا کی۔ کیا قرآن پاک میں مینکڑوں جگہ لفظ قوم استحال نہیں ہوا۔ کیا قرآن میں ملت کا لفظ متعدد ہاں نہیں آیا؟ آیات قرآن میں قوم و ملت سے کیا مراد ہے؟ اور کیا جماعت محمدیہ کے لئے ان الفاظ کے علاوہ لفظ امت بھی آیا ہے یا نہیں۔ کیا ان الفاظ کے معنی میں اس قدر اختلاف ہے کہ ایک ہی قوم اس اختلاف معنی کی بنا پر ایسی مختلف چیزوں پر کھے کر دینی یا شرعی اعتبار سے تودہ نہیں الیہ کی پائند اور ملکی اور وطنی اعتبار سے کسی ایسے دستور العمل کی تابع ہو جملی دستور العمل سے مختلف بھی ہر سکتے ہے۔ مجھے یقین ہے کہ اگر مولانا قرآن سے استشہاد کرتے تو اس مسئلہ کا حل خود بخود

ان کی انہیوں کے ساتھ آجاتا۔ آپ نے الفاظ کی جملگت بیان فرمائی دہ بہت حد تک درست ہے قوم کے معنی جماعتہ الوجال فی الاصل دون النساء و گیلانہ اعتبرار سے عورتیں قوم میں شامل نہیں لیکن قرآن حکیم میں جہاں قوم موئی اور قوم عاوی کے الفاظ آئے ہیں وہاں ظاہر ہے کہ عورتیں اس کے مفہوم میں شامل ہیں۔ ملت کے معنی بھی دین و شریعت کے ہیں۔ لیکن سوال ان رذوں لفظوں کے لغوی معانی کے فرق کا نہیں سوال یہ ہے کہ کیا اسلام :

ادلا اجتماعی اعتبار سے واحد و متحداً معروف جماعت ہیں جس کی اساس توحید اور ختم نبیت پر ہے یا کتنی ایسی جماعت ہیں جو نسل و ملک یا رنگ و رسان کے مقتضیات کے تحت اپنی ملی وحدت چھوڑ کر کسی اور نظام و قانون کے ماتحت کوئی اور رہیت اجتماعیہ بھی اختیار کر سکتے ہیں۔

شاید کیا ان حزنوں میں بھی قرآن حکیم نے اپنی آیات میں کہیں لفظ الزم سے تعبیر کیا ہے یا صرف لفظ ملت یا امت ہی سے پکارا گیا ہے۔

شاش اس مضمون میں وحی الہی کی دعوت کس لفظ کے ساتھ ہے۔ کیا یہ کسی آیت قرآنی میں آیا ہے کہ نے وہگو! یا اسے مومن ای قوم مسلم میں شامل ہر جاڑ یا اس کا اتباع کر دیا یہ دعوت صرف ملت کے اتباع اور ائمۃ میں شریعت کی ہے؟

جہاں تک میں سمجھ سکا ہوں قرآن حکیم میں جہاں جہاں اتباع و شرکت کی دعوت ہے وہاں صرف لفظ ملت یا امت فارغہ ہوتا ہے کسی خاص قوم کے اتباع یا اسی میں شرکت کی دعوت نہیں۔ مثلاً ارشاد ہوتا ہے۔ «من احسن دنیا ممن اسلم و جهہ اللہ و هو محسن و اتبیع ملته ابراہیم حنیفا۔ اور یہ اتباع و طاعت کی دعوت اس لئے ہے کہ ملت نام ہے ایک بین کا ایک شرع و نہیج کا۔ قوم پر نکو کرنی شرع دین نہیں اس لئے اس کی طرف دعوت اور اس سے تمکن کی ترغیب جب تھی۔ کوئی ”گروہ“ ہر خواہ قبلہ کا ہے۔

کی طرف دھوت اور اس سے تک کی ترفیب عپٹتھی۔ کوئی اگر وہ ہونواہ وہ قبیلہ کا ہو۔ نسل کا ہو۔ داکوؤں کا ہو۔ تاباجروں کا ہو۔ ایک شہر والوں کا ہو۔ جنرا فیانی اعتبراً ہے ایک ملک یا وطن والوں کا ہو وہ محض گروہ ہے رجال کا انسانوں کا۔ وحی الہی یا بنی کے نقطہ خیال سے ابھی وہ گروہ ہدایت یافتہ نہیں ہوتا۔ اگر وہ وحی یا بنی اس گروہ میں آئے تو وہ اس کا ہملا مخاطب ہوتا ہے۔ اس لئے اس کی حرف مسوب بھی ہوتا ہے۔ شلاً قوم فوج۔ قوم مومنی۔ قوم لوٹ، لیکن اگر اسی گروہ کا مقصد اکوئی بادشاہ یا سردار ہو وہ اس کی طرف مسوب ہو گا۔ شلاً قوم عاد۔ قوم فرعون۔ اگر ایک ملک میں دو گروہ اکٹھے ہو جاویں اور اگر وہ متصاد قسم کے رہنماؤں کے گروہ ہوں تو وہ دونوں سے مسوب ہو سکتے ہیں۔ شلاً جہاں قوم مومنی تھی وہاں فسر عرون بھی تھی

وقال العلام من قوم فرعون اتذر مومنی و قومہ لیفسد افی الا رضی لیکن ہر قوم اپر جہاں قوم ہا کیا وہاں وہ گروہ عبارت تھا جو ابھی ہریت یافتہ اور غیر ہریت یافتہ سب اور اور مشتمل تھا جو اور اور پیغمبر کی تابعیت میں آتھے گئے توحید تسلیم رتھے اسکے وہ اس پیغمبر کی ملت میں آتھے اس کے دین میں آتھے یا دامخ ترسنون میں مسلم ہو گئے۔ یاد رہے کہ دین اور ملت کفار کی بھی ہو سکتی ہے، اسی ترتکت ملتہ قوم لا یعنی دین باللہ ایک قوم کی ایک ملت یا اس کا منہاج تو ہر سنتا ہے لیکن ملت کی قوم کہیں نہیں آیا۔ اس کا مفہوم یہ ہے کہ شرعاً قرآن میں ایسے افراد کو جو مختلف افراد مطل سے نکل کر ملت ابراہیمی ہیں اخیل ہو گئے ان کو داخل ہونے کے بعد فقط قوم سے تعبیر نہیں کیا بلکہ امت کے لفظ سے۔ ان گزارشات سے بیرونی مقصدی ہے کہ جہاں تک میں وجہ سکا ہوں قرآن کریم میں سلمانوں کے لئے امت کے علاوہ اور کوئی بخط نظر نہیں آیا اگر کہیں آیا ہو تو ارشاد فرمائیے۔ قوم رجال کی جماعت کا نام ہے اور یہ جماعت ہے اعتبار قبلی، نسل، زنگ، زبان، وطن اور اخلاق ہزار جگہ ہزار زنگ میں پیدا ہو سکتی ہے۔ لیکن ملت سب جماعتوں کو ترا

کراں کیا اور مشرک گر دہ بنئے گی، گریافت یا امت جاذب ہے اقامت کی۔ خود انہیں جذب نہیں ہو سکتی۔ عہد حافظ کے ہندوستان کے علماء کو حالاتِ زمانہ نے وہ بائیں کرنے اور دین کی ایسی تادیلیں کرنے پر بجور کر دیا ہے جو قرآن یا تبی ایسی کامشاہر گزنا ہو سکتی تھیں۔ کون نہیں جانتا کہ حضرت ایسا ہم سب سے پہلے پیغمبر تھے جن کی وحی میں قوموں نسلوں اور وطنوں کو بالائے طاق رکھا تھا۔ بنی نوح ادم کی صرف ایک تقسیم کی تھی۔

مودود شرک۔ اس وقت سے لے کر در ہی طبقی مدنیا میں ہیں، تیرسی کوئی ملت نہیں کعبۃ اللہ کے محافظ آج دعوتِ ابراہیم اور دعوتِ اسماعیل سے غافل ہو گئے قوم اور قوریت کی روایت متنے والوں کو اس ملت کے بانیوں کی وہ دعایا دائری میں جو اللہ کے گھر کی بنیارکھتے وقت ان دونوں پیغمبروں نے کی وادی رفع ابراہیم القواعد من البتت و اسماعیل دینا تقبل مناطق ایک انت اسیع العلیمہ دینا واجعلنا مسلمین لکھے من۔

ذریتنا امۃ مسلمۃ لکے گیا خدا کی بارگاہ سے امت مسلم کا نام رکھوانے کے بعد بھی یہ کنپاش باقی تھی کہ کاپ کی پیشیت اجتماعی کا کوئی حصہ کسی عربی، هیلائی، افغانی، انگریزی مصري یا ہندی قوریت میں جذب ہو سکتا ہے اُمت مسلم کے مقابل میں تصرف ایک ہی ملت ہے اور وہ انھر ملت واحد کی ہے اُمت مسلم حس دین کی حامل ہے اس کا نام دین قیم ہے۔ دین قیم کے الفاظ میں ایک عجیب و غریب تعیف قرآنی مخفی ہے اور وہ یہ کہ صرف دین ہی مقوم ہے اس گروہ کے امور معاوی کا جواہری انفرادی اور اجتماعی زندگی اس کے نظام کے سپرد کر دے۔ یا الفاظ دیگر یہ کہ قرآن کی رو سے حقیقی تدبی یا سماں میں قوم، دین اسلام ہی سے تقدیم پاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن صاف صاف اس حقیقت کا اعلان کرتا ہے کہ کوئی دستور العمل جو غیر اسلامی ہرنا مقبول و مردود ہے۔

ایک اور تعیف بکتر بھی مسلمانوں کے لئے قابلِ خدر ہے، اگر وطنیت کا جذبہ

ایسا اہم اور قابل تقدیر تھا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بھنن اقارب اور ہم فرول اور ہم قوموں کو آپ سے پرخاش ہوتی تھیں؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کو محض ایک ہرگز بڑت سمجھ کر بلحاظ قوم یا قوبیت ابوجہل اور ابوہب کو اپنا بنائے رکھا اور ان کی دلبوثی کرتے رہے بلکہ کیوں نہ عرب کے سیاسی امور میں ان کے ساتھ تو قوبیت وطنی قائم رکھی۔ اگر اسلام سے مطلق آزادی مراد تھی تو آزادی کا نصلیعین تو قوشش لگہ کا بھی تھا۔ مگر افسوس آپ اس نکتہ پر غور نہیں فرماتے کہ یقیناً خدا کے نزدیک اسلام دین قیم اور امت مسلمہ کی آزادی مقصود تھی۔ ان کو چھپڑا یا ان کو کسی دوسری بریت اجتہادیہ کے تابع رکھ کر کوئی اور آزادی چاہنے والے معنی تھا، ابوجہل اور ابوہب امت مسلمہ کو ہی آزادی سے بھجوتا پھتنا نہیں ویکھ سکتے تھے کہ بطور مخالفت ان سے نزلع درپیش آئی۔ محمد (فداہ امی و ای) کی قوم آپ کی بیشت سے پہلے قوم تھی اور آزاد تھی لیکن سبھ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی امت بننے لگی تواب قوم کی حیثیت شانوی رہ گئی جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت میں آگئے وہ خواہ ان کی قوم میں سے تھے یا دیگر اقوام سے وہ سب امت مسلمہ یا امت محمد اُب بن گئے۔ پہلے وہ ملک و نسب کے گرفتار تھے اب ملک و نسب ان کا گرفتار ہو گیا کے کہ پنجہ زو ملک و نسب را نہ داند نکتہ دین عرب را اگر قوم از وطن بوئے محمد نما نے دعوت دین بوہب را حضور رسالت کے لئے یہ راہ بہت آسان تھی کہ آپ ابوہب یا ابوجہل یا کفار ممکن سے یہ فرماتے کہ تم اپنی بُت یعنی پر قائم رہ ہم اپنی خدا پرستی پر قائم رہتے ہیں۔ مگر اس نسل اور وطنی اشتراک کی بنابر جو ہمارے اور تمہارے درمیان موجود ہے ایک وحدت عربیہ قائم کی جاسکتی ہے۔ اگر حضور نبی نہ رہا اللہ یہ راہ انقدر کرتے تو اس میں شک نہیں کہ یہ ایک وطن و دست کی راہ ہوتی لیکن نبی آخر از ماں کی راہ

نہ ہوتی۔ نبوت محمدیہ کی غایت انتیات یہ ہے کہ ایک سہیت اجتماعیہ انسانیہ قائم کی جائے سب کی شکلیں اس قانونِ الہی کے تابع ہو جن برتھ محدث محمدیہ کو بارگاہِ الہی سے عطا ہوا تھا۔ بالفاظ دیگر یوں کہیجئے کہ بنی نوع انسان کی اقوام کو با وجود شوبہ و تباہی اور ایران والہ کے اختلافات کو تسلیم کر لینے کے ان کو ان تمام آلوگیوں سے منزہ کیا جائے جو زبان، مکان، وطن، نسل، نسب، ملک وغیرہ کے ناموں سے محروم کی جاتی ہیں اور اس طرح پیکر خاکی کو وہ ملکوئی تنخیل عطا کیا جائے جو اپنے وقت کے ہر خطبیں ادبیت سے سماخار رہتا ہے اور یہ بے مقامِ محمدی یہ ہے نصب العین ملتِ اسلامیہ کا اس کی بلندیوں تک پہنچنے تک معلوم نہیں حضرت اُن ان کو کتنی صدیاں لیکن مگر اس میں بھی کچھ شک نہیں کہ اقسامِ عالم کی باہمی معاشرت دُور کرنے اور باوجود شعبی، قبائلی، نسلی، رونی اور سافی امتیازات کے انکو یک نگہ کرنے میں اسلام نے وہ کام تیرہ سال میں کیا ہے جو دیگر ادیان سے یمن مہزار سال میں بھی نہ ہو کا لیعنی جائے کر دین اسلام ایک پوشیدہ اور غیر محسوس حیاتی اور فضیاتی عمل ہے جو بغیر کسی تبلیغی گوشش روں کے بھی عالم انسانی کے فکر و عمل کر متاثر کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ ایسے عمل کو حال کے سیاسی مفکر کی جدت طازیوں سے منع کرنا ظلم عظیم ہے بنی نوع انسان پر اور اس نبوت کی ہمہ گیری پر جس کے تلب و ضیر سے اس کا آغاز ہوا۔

مولانا حسین احمد کے پیان کا وہ حصہ جس میں آپ نے مدیر احسان سے اس بات کی تائید میں نص طلب کی ہے کہ ملتِ اسلامیہ شرفِ انسانی اور اخوتِ بشری پر مدرس ہے ہبہت سے مسلمانوں کے لئے تعجب نہیں ہوتا۔ لیکن میرے لئے چنان تعجب نہیز نہیں اس لئے کہ مصیبت کی طرح گمراہی بھی تمنا نہیں آتی۔ جب کسی مسلمان کے دل و دماغ پر وطنیت کا وہ نظر یہ غالب آ جائے جس کی دعوت مولانا رے رہے ہیں تو اسلام کی اساس میں طرح طرح کے شکر کا پیدا ہزنا ایک لازمی امر ہے۔ وطنیت

سے قدرتاً افکار حرکت کرتے ہیں اس خیال کی طرف کہ بنی نوع انسان اقسام میں اس طرح بٹھے ہوئے ہیں کہ ان کا نوعی اتحاد امکان سے خارج ہے اس دوسری گمراہی سے جو وظیفت سے پیدا ہوتی ہے ادیان کی اضافیت کی لعنت پیدا ہوتی ہے یعنی یہ تصور کہ ہر ملک کا دین اس ملک کے نئے خاص ہے اور دوسری اقسام کے طبائع کے موافق نہیں۔ اس تیسرا گمراہی کا نتیجہ سوائے لادینی اور دہشت کے اور کچھ نہیں۔ یہ ہے نفسیاتی تحریزی اس تیرہ بخت مسلمان کا جو اس روحانی بذام میں گرفتار ہو جائے بلکہ رہا نص کا معاملہ میں سمجھتا ہوں کہ تمام قرآن ہی اس کے نئے نص ہے الفاظ شرف انسانی کے متعلق کسی کو دھوکا نہیں ہونا چاہیے۔ اسلامیات میں ان سے مراد وہ حقیقت کہری ہے جو حضرت انسان کے قلب بُقیہر ہیں دویعت کی گئی ہے یعنی یہ کہ اس کی تقویم فطرۃ اللہ سے ہے اور اس شرف کا غیر منقطع ہر نام منحصر ہے اس تڑپ پر جو توحیدِ الہی کے لئے اس کے رگ دریشے میں مرکوز ہے۔ انسان کی تاریخ پر نظر ڈالو ایک ناقابلی سلسلہ ہے باہم آویزوں کا، خوزن ریزوں کا اور خانہ جنگیوں کا کیا ان حالات میں عالم بشری میں ایک ایسی ملت قائم ہو سکتی ہے جس کی اجتماعی زندگی امن و سلامتی پر موسس ہے۔ قرآن کا جواب ہے کہ ان ہو سکتی ہے بشرطیکہ توحیدِ الہی کو انسانی فکر و عمل میں حسب مشایئے الہی مشہود کرنا انسان کا نصب العین قرار پائے ایسے نصب العین کی تلاش اور اس کا قیام سیاسی تدبیر کا کوشش نہ سمجھئے بلکہ یہ رحمۃ اللعالمین کی ایک شان ہے کہ اقسام بشری کو ان کے تمام خود ساختہ تھوڑوں اور فضیلتوں سے پاک کر کے ایک ایسی امت کی تخلیق کی جائے جس کو "امَّةٌ مُّسْلِمَةٌ لَّلَّهٗ يَعْلَمُ" کہہ سکیں اور اس کے غفران عل پر شہداء علی ائمما ارشاد صادق آئے۔

حقیقت یہ ہے کہ مولانا حسین احمد بیان کے دیکھ ہم خیالوں کے انکار میں نظر ہے وظیفت ایک معنی میں وہی حیثیت رکھتا ہے جو تاریخی افکار میں انکار خاتمیت کا نظر ہے

وطنیت کے حامی بانفاظ دیگر یہ کہتے ہیں کہ امت مسلمہ کے لئے ضروری ہے کہ وقت کی  
بجروں کے سامنے اختیارِ داں کیا پنی چیزیت کے علاوہ جس کو قانونِ الہی ابداً البار  
نمک تجین و مشکل کر جھپٹا ہے کوئی اور چیزیت بھی اختیار کر سے جس طرح قادریانی نظر  
ایک جدید نبوت کی اختراع سے قادریانی انکار کرایسی راہ پر داں دیتا ہے کہ اس کی اتنا  
نبوت محمدیہ کے کامل اور اکمل ہونے سے انکار کی راہ کھوتا ہے بظاہر نظر یہ وطنیت  
سیاسی نظر ہے اور قادریانی انکار خاتمیت الہیات کا ایک مسئلہ ہے لیکن ان دونوں میں  
ایک گہرا معنوی تعلق ہے جس کی توضیح اس وقت ہر سکھ گی جب کوئی دینی دینی انتظام مسلمان  
مردخ ہندی مسلمانوں اور بالخصوص ان کے بعض بظاہر مستعد فرقوں کے دینی انکار کی  
تاریخ مرتب کر سے گا۔

اس مضمون کو میں خاقانی کے ان دو شروعوں پر ختم کرتا ہوں جن میں اس نے اپنے  
ان معاصر حکماء اسلام کو مختاطب کیا ہے جو خاقانی اسلامیہ کو یونانی فلسفہ کی روشنی  
بیان کرنا نفضل دکھال کی اتھا سمجھتے ہیں۔ تھوڑے سے معنوی تغیر کے ساتھ یہ اشعار  
آج کل کے مسلمان سیاسی مفکرین پر بھی صادق آتے ہیں ۔۔۔

مرکب دین کر زادہ عرب است واغ یونانش برکفل منہید  
مشتے اطفالِ نو قسمیم را روح ادبار در بغل منہید

— ۷ —

